
UNIVERSIDADE FEDERAL DE MATO GROSSO DO SUL

CÂMPUS DE AQUIDAUANA

CURSO DE LETRAS PORTUGUÊS/ESPANHOL

JANIO ALEXANDRE JUNIOR

FRONTEIRA SONORA: O PAPEL DA MÚSICA NA CONSTRUÇÃO DA 

IDENTIDADE CULTURAL DE INDIVÍDUOS FRONTEIRIÇOS NO MUNICÍPIO 

PONTA PORÃ/MS – BRASIL

Aquidauana – MS

Janeiro/2026



UNIVERSIDADE FEDERAL DE MATO GROSSO DO SUL

CÂMPUS DE AQUIDAUANA

CURSO DE LETRAS PORTUGUÊS/ESPANHOL

JANIO ALEXANDRE JUNIOR

FRONTEIRA SONORA: O PAPEL DA MÚSICA NA CONSTRUÇÃO DA 

IDENTIDADE CULTURAL DE INDIVÍDUOS FRONTEIRIÇOS NO MUNICÍPIO 

PONTA PORÃ/MS – BRASIL

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao curso 
de  Letras  –  Licenciatura  –  habilitação  em 
português/espanhol da Universidade Federal de Mato 
Grosso  do  Sul,  campus  de  Aquidauana  sob  a 
orientação  da  Prof.ª  Dra.  Facunda  Concepción 
Mongelos  Silva  como  exigência  para  obtenção  do 
título de licenciado em Letras – português/espanhol.

Aquidauana – MS

Janeiro/2026



JANIO ALEXANDRE JUNIOR

FRONTEIRA SONORA: O PAPEL DA MÚSICA NA CONSTRUÇÃO DA 

IDENTIDADE CULTURAL DE INDIVÍDUOS FRONTEIRIÇOS NO MUNICÍPIO 

PONTA PORÃ/MS – BRASIL

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao curso 
de  Letras  –  Licenciatura  –  habilitação  em 
português/espanhol da Universidade Federal de Mato 
Grosso  do  Sul,  campus  de  Aquidauana  sob  a 
orientação  da  Prof.ª  Dra.  Facunda  Concepción 
Mongelos  Silva  como  exigência  para  obtenção  do 
título de licenciado em Letras – português/espanhol.

Aprovado em:

__________________________________________________
Prof.ª Dr.ª Facunda Concepción Mongelos Silva

Fundação Universidade Federal de Mato Grosso do Sul – UFMS/CPAq

__________________________________________________
Prof.ª Rejane de Aquino Souza

Fundação Universidade Federal de Mato Grosso do Sul – UFMS/CPAq

__________________________________________________
Prof.ª Aparecida de Souza dos Santos

Universidade Católica Dom Bosco – UCDB

Aquidauana – MS

Janeiro/2026



À  minha  mãe  e  à  minha  avó,  que  hoje  descansam, 
eternas  égides  da  minha  fragilidade  e  faróis  silenciosos  das 
minhas perdas mais profundas.

As palavras se mostram insuficientes diante da vastidão 
do que representaram; guardo-as  na memória e  no coração, 
como tesouros que o tempo não pode roubar. Privilégio o meu.



RESUMO

Este trabalho analisa o papel da música na construção da identidade cultural e linguística de 
indivíduos que vivem na fronteira Brasil-Paraguai, com foco nas cidades-gêmeas de Ponta 
Porã (Mato Grosso do Sul) e Pedro Juan Caballero (Paraguai). Partindo da compreensão da 
fronteira como um espaço sociocultural dinâmico, e não apenas como um limite geopolítico, a 
pesquisa utiliza o conceito de “fronteira sonora” para investigar como as práticas musicais 
atravessam territórios, línguas e pertencimentos nacionais, contribuindo para a formação de 
identidades híbridas. A fundamentação teórica apoia-se em autores como Stuart Hall, Gloria 
Anzaldúa e Grosjean, que compreendem a identidade cultural e linguística como processos 
históricos,  relacionais  e  em constante  negociação,  especialmente  em contextos  de contato 
cultural intenso. Metodologicamente, o estudo adota uma abordagem qualitativa, baseada na 
análise documental e na observação indireta de práticas musicais registradas em materiais 
audiovisuais, produções musicais, rádios comunitárias e eventos culturais da região, sem a 
realização  de  entrevistas.  A  análise  evidencia  que  a  música  ocupa  um  lugar  central  no 
cotidiano  fronteiriço,  funcionando  como  prática  social,  mediadora  cultural  e  espaço  de 
negociação identitária. Gêneros musicais brasileiros e paraguaios coexistem e circulam entre 
os dois lados da fronteira, frequentemente incorporando o uso do português, do espanhol e do 
guarani.  Essa  mescla  musical  e  linguística  reflete  práticas  cotidianas  de  bilinguismo  e 
multilinguismo, contribuindo para a legitimação de identidades fronteiriças plurais. Conclui-
se  que  a  música  ultrapassa  a  função  de  entretenimento  e  se  consolida  como  elemento 
fundamental na produção de memória coletiva, no fortalecimento de vínculos sociais e na 
ressignificação  das  fronteiras  simbólicas,  evidenciando  seu  papel  na  construção  das 
identidades cultural e linguística na fronteira Brasil-Paraguai.

Palavras-chave:  música  de  fronteira;  identidade  cultural;  identidade  linguística;  fronteira 
Brasil-Paraguai; práticas culturais.



RESUMEN

Este  trabajo  analiza  el  papel  de  la  música  en  la  construcción  de  la  identidad  cultural  y 
lingüística de los individuos que viven en la  frontera Brasil-Paraguay,  con énfasis  en las 
ciudades gemelas de Ponta Porã (Mato Grosso do Sul) y Pedro Juan Caballero (Paraguay). 
Partiendo de la comprensión de la frontera como un espacio sociocultural dinámico, y no solo  
como un límite geopolítico,  la  investigación utiliza el  concepto de “frontera sonora” para 
examinar  cómo  las  prácticas  musicales  atraviesan  territorios,  lenguas  y  pertenencias 
nacionales, contribuyendo a la formación de identidades híbridas. La fundamentación teórica 
se  apoya en autores  como Stuart  Hall,  Gloria  Anzaldúa  y  Grosjean,  quienes  conciben la 
identidad  cultural  y  lingüística  como  procesos  históricos,  relacionales  y  en  constante 
negociación, especialmente en contextos de intenso contacto cultural. Desde el punto de vista 
metodológico, el estudio adopta un enfoque cualitativo, basado en el análisis documental y en 
la  observación  indirecta  de  prácticas  musicales  registradas  en  materiales  audiovisuales, 
producciones  musicales,  radios  comunitarias  y  eventos  culturales  de  la  región,  sin  la 
realización de entrevistas. El análisis ha evidenciado que la música ocupa un lugar central en 
la vida cotidiana fronteriza, funcionando como práctica social, mediadora cultural y espacio 
de negociación identitaria. Géneros musicales brasileños y paraguayos coexisten y circulan 
entre  ambos  lados  de  la  frontera,  incorporando  con  frecuencia  el  uso  del  portugués,  del 
español  y  del  guaraní.  Esta  mezcla  musical  y  lingüística  refleja  prácticas  cotidianas  de 
bilingüismo  y  multilingüismo,  contribuyendo  a  la  legitimación  de  identidades  fronterizas 
plurales. Se concluye que la música trasciende la función de entretenimiento y se consolida 
como  un  elemento  fundamental  en  la  producción  de  la  memoria  colectiva,  en  el 
fortalecimiento de los vínculos sociales y en la resignificación de las fronteras simbólicas, 
evidenciando  su  papel  en  la  construcción  de  las  identidades  cultural  y  lingüística  en  la 
frontera Brasil-Paraguay.

Palabras clave: música de frontera; identidad cultural; identidad lingüística; frontera Brasil–
Paraguay; prácticas culturales. 



SUMÁRIO

1. INTRODUÇÃO……………………………………………………………………………..7

1.1 Metodologia………………………………………………………………………………..9

2. IDENTIDADE CULTURAL, IDENTIDADE LINGUÍSTICA 

E O PAPEL DA MÚSICA……………………………………………………………………12

2.1 Identidade cultural………………………………………………………….……………..12

2.2 Identidade linguística……………………………………………………………………..14

2.3 Música como prática cultural……………………………………………………………..15

3. A FRONTEIRA BRASIL-PARAGUAI:

CARACTERÍSTICAS SOCIOCULTURAIS………………………………………………...18

3.1 A fronteira e suas dinâmicas……………………………………………………………...19

3.2 As cidades gêmeas Ponta Porã (Brasil) e Pedro Juan Caballero (Paraguai)……………...20

4. MÚSICA DE FRONTEIRA: EXPRESSÕES MUSICAIS

NA REGIÃO DE PONTA PORÃ-PEDRO JUAN CABALLERO…………………………..23

4.1 A música de fronteira……………………………………………………………………..24

4.2 Práticas musicais na fronteira: Ponta Porã (Brasil) e Pedro Juan Caballero (Paraguai)….26

4.3 A música como elemento que atravessa identidades……………………………………..27

5. A MÚSICA COMO PRÁTICA SOCIAL E COMO CONSTRUTORA

DA IDENTIDADE CULTURAL E LINGUÍSTICA NA FRONTEIRA…………………….30

5.1 Música como prática social……………………………………………………………….30

5.2 Construção da identidade cultural.………………………………………………………..32

5.3 Construção da identidade linguística……………………………………………………..34

5.4 Síntese da análise…………………………………………………………………………37

CONSIDERAÇÕES FINAIS…………………………………………………………………39

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS………………………………………………………..41



7

INTRODUÇÃO

Este  trabalho  apresenta  o  estudo  da  música  como  prática  social  e  como  elemento 

constitutivo da identidade cultural e linguística em contextos de fronteira, tomando como recorte a 

região entre Ponta Porã (Brasil) e Pedro Juan Caballero (Paraguai). A pesquisa busca compreender 

de  que  maneira  as  práticas  musicais  que  circulam nesse  espaço  fronteiriço  contribuem para  a 

construção de pertencimentos,  para a produção de identidades híbridas e para a legitimação de 

práticas  linguísticas  bilíngues  ou  multilíngues,  próprias  da  vivência  cotidiana  na  fronteira.  Ao 

articular  aportes  teóricos  dos  estudos culturais,  linguísticos  e  de  fronteira,  o  trabalho analisa  a  

música como um campo privilegiado de observação das relações sociais, culturais e linguísticas que 

atravessam esse território.

As regiões de fronteira constituem espaços privilegiados para a observação de dinâmicas 

sociais, culturais e linguísticas que emergem do contato entre diferentes povos. Mais do que simples 

linhas divisórias entre Estados-nação, as fronteiras configuram-se como territórios dinâmicos, nos 

quais circulam sujeitos,  bens materiais,  práticas culturais,  línguas e símbolos. Assim, tornam-se 

ambientes  caracterizados  por  uma  constante  negociação  de  significados,  por  processos  de 

ressignificação identitária e pela convivência de múltiplas tradições. No caso específico da fronteira 

Brasil-Paraguai, especialmente nas cidades-gêmeas1 Ponta Porã (MS) e Pedro Juan Caballero (PY), 

a  proximidade  geográfica  cria  condições  singulares  de  interação  cotidiana  entre  brasileiros  e 

paraguaios, cujas práticas culturais se entrelaçam e produzem novas formas de expressão social.

Nesse  cenário,  a  música  desempenha  um  papel  central  na  construção  e  expressão  da 

identidade cultural e linguística dos indivíduos que habitam a região. A chamada “fronteira sonora”2 

não se limita à presença simultânea de diferentes gêneros musicais;  ela abrange o modo como 

práticas sonoras se articulam a sentidos de pertencimento, memória coletiva e interculturalidade. A 

música  funciona  como  um  espaço  de  mediação  entre  culturas,  contribuindo  para  consolidar 

identidades híbridas que rompem com classificações rígidas de nacionalidade. Na fronteira Brasil–

Paraguai,  tradições  musicais  como a  polca  paraguaia,  a  guarânia  e  o  chamamé dialogam com 

gêneros  brasileiros,  como  a  música  sertaneja  e  o  pagode,  e  com  expressões  globais  como  o 

reggaeton e o pop. Essa diversidade sonora reflete processos complexos de circulação cultural e 

1 Cidades-gêmeas: São pares de cidades localizadas em países distintos, separadas por uma fronteira  
internacional,  mas  caracterizadas  por  intensa  integração  social,  econômica,  cultural  e  linguística,  com  circulação 
cotidiana de pessoas, bens e práticas culturais, fazendo da fronteira mais um espaço de contato do que de separação. 

2 Fronteira sonora: Este conceito, proposto por Ana María Ochoa Gautier, refere-se à circulação de sons  
e práticas musicais que atravessam fronteiras geográficas e culturais, criando espaços simbólicos de contato, negociação 
identitária e hibridização cultural. 



8

demonstra  a  capacidade  da  música  de  aproximar  universos  distintos,  criando  ambientes  de 

convivência marcados pela pluralidade.

A relevância de investigar o papel da música nesse contexto se intensifica quando se observa 

que grande parte dos estudos sobre fronteiras, sobretudo na América do Sul, privilegia abordagens 

políticas,  econômicas  ou  relacionadas  à  segurança  pública.  Embora  tais  perspectivas  sejam 

importantes,  elas  frequentemente  invisibilizam  dimensões  culturais  e  linguísticas  igualmente 

fundamentais para compreender a vida cotidiana nesses territórios (Anzaldúa, 2016). A fronteira 

Brasil-Paraguai,  marcada  por  intensas  trocas  sociais,  é  um exemplo  emblemático  dessa  lacuna 

acadêmica.  Nesse  sentido,  este  estudo  se  justifica  pelo  potencial  de  contribuir  para  uma 

compreensão ampliada da fronteira, valorizando práticas culturais locais e discutindo como sujeitos 

fronteiriços constroem e negociam suas identidades a partir da música.

A música, enquanto prática social, desempenha funções que ultrapassam o entretenimento. 

Conforme aponta Assmann (2008), as manifestações culturais são responsáveis pela produção e 

manutenção da memória coletiva, preservando tradições, experiências e narrativas compartilhadas 

ao longo do tempo. Ao cantar, ouvir ou compartilhar canções, indivíduos reafirmam sua inserção 

em determinados grupos, atualizam laços comunitários e produzem sentidos sobre si mesmos. Na 

fronteira Brasil-Paraguai, esse processo é atravessado por uma característica singular: a presença 

simultânea de três línguas (o português, o espanhol e o guarani). A alternância linguística, longe de 

fragmentar identidades, expressa um modo de vida fronteiriço que se estrutura na convivência com 

diferentes repertórios linguísticos e culturais. Assim, a música se torna instrumento privilegiado 

para  observar  como línguas  coexistem,  se  misturam e  se  transformam em práticas  cotidianas.

Sob a perspectiva de Hall (2003), a identidade cultural é construída em processos contínuos 

de  negociação  e  ressignificação,  influenciados  por  relações  de  poder,  práticas  discursivas  e 

experiências sociais. Ao analisar a fronteira Brasil-Paraguai a partir desse entendimento, é possível 

compreender como a música atua como marcador identitário, articulando diferentes dimensões da 

vida fronteiriça. As canções que circulam na região, confeccionadas ou apropriadas pelos próprios 

sujeitos,  revelam  experiências  compartilhadas,  afetividades,  práticas  linguísticas  e  imaginários 

sociais que constituem a identidade local. O ato de cantar em diferentes línguas, por exemplo, torna-

se expressão subjetiva e coletiva de pertencimentos múltiplos, característicos de populações que 

habitam espaços de contato cultural.

Além disso, a música desempenha papel significativo nos espaços de sociabilidade. Festas 

populares,  rádios  comunitárias,  bares,  festivais  culturais  e  eventos  transfronteiriços  funcionam 

como cenários  nos  quais  o  convívio  musical  estimula  a  circulação  de  repertórios  bilíngues  ou 

trilíngues. Nesses ambientes, a música não apenas diverte, mas educa, normaliza o uso alternado 



9

das línguas e contribui para a consolidação de identidades plurais. Dessa forma, rompe fronteiras 

simbólicas  e  fortalece  vínculos  entre  indivíduos  de  diferentes  nacionalidades,  mostrando que  a 

vivência fronteiriça é marcada muito mais por conectividades do que por separações.

Com base nesses elementos, este trabalho tem como objetivo geral analisar o papel 

da música na construção da identidade cultural e linguística de indivíduos que vivem na fronteira 

Brasil-Paraguai, destacando sua importância como prática social, memória coletiva e mediadora de 

processos  de  bilinguismo  e  interculturalidade.  Para  alcançar  tal  propósito,  estabelecem-se  os 

seguintes objetivos específicos: (I) identificar os principais gêneros musicais presentes no cotidiano 

da  região  de  fronteira  dos  municípios  de Ponta  Porã/MS/Brasil  e  Pedro  Juan  Caballero, 

departamento de Amambay/Paraguay; (II) compreender de que forma a música contribui para a 

construção da identidade cultural dos sujeitos fronteiriços; e (III) analisar o papel da música em 

espaços de sociabilidade, como festas, rádios comunitárias e eventos transfronteiriços.

Além do caráter teórico, a justificativa deste estudo também se fundamenta em aspectos 

práticos.  Ao  evidenciar  a  riqueza  cultural  da  fronteira,  a  pesquisa  contribui  para  desconstruir 

representações estigmatizadas que reduzem a região a um espaço de violência,  contrabando ou 

ilegalidade,  ignorando a  vitalidade  cultural  que  define  a  vida  cotidiana  local.  Ao reconhecer  a 

potência integradora da música, o trabalho oferece subsídios para políticas culturais e educacionais 

que  valorizem  a  diversidade  linguística  e  fortaleçam  práticas  comunitárias.  Assim,  a  pesquisa 

beneficia  não apenas  o  campo acadêmico,  mas também a própria  sociedade fronteiriça,  ao  dar 

visibilidade a suas práticas culturais e linguísticas.

Assim, a estrutura deste trabalho está organizada da seguinte maneira: Capítulo 1 inicia-se 

com a Introdução que apresenta o tema, a justificativa, os objetivos da pesquisa e a metodologia. O 

Capítulo 2 discute sobre identidade cultural, identidade linguística e o papel da música. O Capítulo 

3 caracteriza a fronteira Brasil-Paraguai e suas características socioculturais. O Capítulo 4 discute 

sobre a música de fronteira na região de Ponta Porã e Pedro Juan Caballero. O Capítulo 5 trata da 

música  como prática  social  e  apresenta  e  discute  os  resultados  obtidos,  analisando o  papel  da 

música no cotidiano fronteiriço. Por fim, as Considerações Finais sintetizam os principais achados e 

apontam contribuições e possibilidades de pesquisas futuras.

1.1Metodologia

A presente pesquisa adota uma abordagem qualitativa, fundamentada na análise documental 

e  na  observação  indireta  de  práticas  musicais,  buscando  compreender  de  que  modo  a  música 

participa da construção e da negociação das identidades culturais e linguísticas dos indivíduos que 

habitam  a  fronteira  Brasil-Paraguai.  A  escolha  por  essa  metodologia  decorre  tanto  do  tempo 



10

disponível  para  a  elaboração  do  trabalho  quanto  da  natureza  do  objeto  estudado,  que  exige  a 

interpretação cuidadosa de materiais já existentes e de registros culturais amplamente difundidos na 

região. Além disso, a pesquisa se desenvolveu sem a realização de entrevistas, privilegiando fontes 

documentais, registros públicos e materiais audiovisuais acessíveis, garantindo assim um percurso 

metodológico viável e coerente com os limites e objetivos propostos.3

Um aspecto central desta investigação é o conceito de “fronteira sonora”, expressão que se 

refere às interações musicais que atravessam, conectam e ressignificam espaços culturais distintos. 

A  música,  segundo  autores  como Carvalho,  Corrêa;  Costa  e  Costa  (2023)  e  Caetano;  Missio; 

Deffacci  (2014),  pode ser  compreendida como um território simbólico no qual  identidades  são 

construídas, negociadas e compartilhadas. Assim, ao tomar como referência o entendimento desses 

pesquisadores,  esta  pesquisa  considera  a  fronteira  sonora  como um espaço  social,  simbólico  e 

cultural em que repertórios, estilos, práticas e línguas se encontram, ultrapassando os limites físicos 

que marcam a divisão política entre Brasil e Paraguai. A fronteira sonora, portanto, não corresponde 

apenas ao território geográfico,  mas ao conjunto de trocas  musicais  que circulam entre  grupos 

fronteiriços, revelando processos de mistura, continuidade e diálogo cultural. Por esse motivo, o 

conceito é aqui utilizado como ferramenta analítica para observar a música enquanto mediadora das  

múltiplas identidades presentes na região.

Para compreender esse fenômeno, conforme Gil (2002) a análise documental  desempenha 

papel  central  no  desenvolvimento da  pesquisa.  Foram levantadas  e  examinadas  diversas  fontes 

escritas, visuais e sonoras que tratam da música na fronteira, incluindo artigos acadêmicos, livros, 

teses, reportagens de jornais locais, revistas culturais, blogs especializados e páginas eletrônicas de 

artistas  que atuam em cidades fronteiriças.  Também  foram analisados materiais  musicais  como 

letras de canções, repertórios de festivais, gravações, videoclipes e apresentações disponibilizadas 

em  plataformas  digitais.  Esses  documentos  permitem  identificar  os  gêneros  musicais  mais 

recorrentes, mapear os idiomas presentes nas execuções (como português, espanhol e guarani) e 

observar como os discursos sobre a fronteira são construídos e representados através da música.

Complementarmente à análise documental, foi realizada a observação indireta de práticas 

musicais,  por  meio  de  registros  audiovisuais  disponíveis  em  redes  sociais,  plataformas  de 

streaming, transmissões de rádios comunitárias e coberturas de eventos culturais. Essa estratégia 

3 As fontes documentais e audiovisuais utilizadas na pesquisa foram coletadas em bases acadêmicas e 
acervos digitais amplamente reconhecidos, tais como o Google Acadêmico, a Biblioteca Digital Brasileira de Teses e 
Dissertações (BDTD),  a  plataforma SciELO e o Portal  de Periódicos da CAPES, além de registros jornalísticos e 
culturais  disponíveis  em  jornais  e  revistas  digitais  da  região  de  fronteira.  Também  foram  analisados  materiais  
audiovisuais e sonoros disponíveis em plataformas digitais, como YouTube, Spotify e rádios locais em formato on-line, 
bem como páginas eletrônicas e redes sociais de artistas, coletivos culturais e instituições ligadas à produção musical na  
fronteira Brasil–Paraguai. 



11

metodológica  se  justifica  pela  impossibilidade  de  realizar  observação  presencial  no  contexto 

estudado e  reforça  a  decisão de  não incluir  entrevistas.  Tal  procedimento permite  acompanhar 

manifestações musicais em festas populares, festivais binacionais, celebrações religiosas, eventos 

estudantis e demais ocasiões em que a música ocupa lugar central nas relações de sociabilidade da 

região. A observação desses registros, mesmo à distância, possibilita descrever de maneira rigorosa 

os usos sociais da música, a presença das línguas nas performances e o papel desempenhado pelos 

artistas e pelos públicos na construção de sentidos compartilhados.

A  combinação  entre  análise  documental  e  observação  indireta  permite  construir  um 

panorama  abrangente  e  consistente  da  fronteira  sonora,  iluminando  a  forma  como  repertórios 

musicais  circulam e produzem significados identitários  entre Brasil  e  Paraguai  (Gautier,  2014). 

Esses procedimentos possibilitam compreender como a música atua como elemento de mediação 

intercultural, revelando a coexistência e o diálogo entre diferentes tradições linguísticas e culturais 

(Caetano; Missio; Deffacci, 2017). Além disso, essa metodologia garante a viabilidade da pesquisa 

dentro dos prazos estabelecidos, assegurando que os objetivos propostos sejam alcançados mediante 

a  interpretação  crítica  de  materiais  acessíveis  publicamente  e  sem  depender  da  realização  de 

entrevistas ou de contato direto com participantes.

Dessa forma, à luz de Caetano; Missio e Deffacci (2017) a metodologia adotada se mostra 

adequada ao propósito de investigar a música como expressão da vida fronteiriça, entendida aqui 

como espaço de circulação simbólica e cultural. A partir da análise de documentos e da observação 

cuidadosa  de  práticas  musicais  registradas  digitalmente,  é  possível  compreender  como  se 

configuram os  processos  de  construção identitária  na  fronteira  Brasil-Paraguai,  reconhecendo a 

música  como  um  território  de  encontros,  negociações  e  continuidades  que  caracteriza  essa 

região singular (Hall, 1990; 2006).

Nesse  percurso,  o  Capítulo  1  dedica-se  à  apresentação  dos  fundamentos  teóricos  que 

sustentam  a  análise  desenvolvida  ao  longo  do  trabalho.  Nele,  são  discutidos  os  conceitos  de 

identidade cultural e identidade linguística, compreendidas como construções históricas, simbólicas 

e  relacionais,  bem como a  música  enquanto  prática  cultural  e  social.  Ao  articular  esses  eixos 

teóricos, o capítulo oferece as bases conceituais necessárias para compreender o papel da música na 

constituição das identidades culturais e linguísticas em contextos de fronteira,  especialmente na 

região Brasil–Paraguai. 



12

2. IDENTIDADE CULTURAL, IDENTIDADE LINGUÍSTICA E O PAPEL DA MÚSICA

Este  capítulo  apresenta  os  fundamentos  teóricos  que  orientam  a  análise  do  trabalho, 

articulando  os  conceitos  de  identidade  cultural,  identidade  linguística  e  música  como  prática 

cultural.  Inicialmente,  discute-se  a  identidade cultural  a  partir  de  uma perspectiva  processual  e 

relacional, compreendendo-a como uma construção histórica e simbólica. Em seguida, aborda-se a 

identidade linguística, destacando o papel da língua como marcador de pertencimento em contextos 

bilíngues e multilíngues, especialmente na fronteira Brasil-Paraguai. Por fim, analisa-se a música 

como  prática  cultural,  enfatizando  seu  papel  na  expressão,  negociação  e  fortalecimento  das 

identidades, sobretudo em contextos fronteiriços marcados pelo hibridismo cultural e linguístico. 

2.1 Identidade Cultural

A identidade cultural  pode ser  compreendida como um processo pelo qual  indivíduos e 

grupos constroem sentidos de pertencimento a partir de elementos simbólicos compartilhados. Esses 

elementos  envolvem  práticas  sociais,  memória  histórica,  valores,  tradições,  modos  de  viver  e 

sistemas de significados que organizam a experiência coletiva. No entanto, essa identidade não é 

fixa, natural ou essencial. Stuart Hall destaca que a identidade cultural deve ser entendida como 

“uma produção” e, portanto, “sempre em processo” Hall (1990).

Para Hall  (1990),  a  identidade cultural  possui  duas dimensões fundamentais.  A primeira 

dimensão é aquela que busca enfatizar uma espécie de  ancestralidade comum, uma continuidade 

histórica, aquilo que liga os membros de um grupo por meio de “pontos de sutura” simbólicos. Essa 

perspectiva  permite  compreender  que  a  identidade  se  ancora  em  memórias,  narrativas 

compartilhadas e experiências coletivas que conferem coesão a um grupo. A segunda dimensão, 

igualmente  importante,  é  a  que  reconhece  que  as  identidades  são  mutáveis,  fragmentadas  e 

profundamente influenciadas pelo contexto histórico e social. Hall afirma que as identidades são 

formadas  dentro  da  história  e  da  cultura,  e  nunca  fora  delas,  de  modo  que  “não  são  nunca 

unificadas; ao contrário, estão sujeitas a um processo constante de transformação”.

Nessa  perspectiva,  a  identidade  cultural  se  constrói  a  partir  do  diálogo  constante  entre 

continuidade  e  mudança.  Ao mesmo tempo em que há  elementos  que  se  repetem,  também há 

ressignificações,  reorganizações  simbólicas  e  novas  formas  de  expressão.  É  por  isso  que  Hall 

defende  que  a  identidade  não  pode  ser  vista  como  algo  fixo,  mas  como  resultado  de 

“posicionamentos” que os sujeitos assumem dentro das relações sociais.



13

[…] identidade cultural não é, de modo algum, uma essência fixa, que 
existe inalterada aquém da história e da cultura. Não é um qualquer 
espírito universal e transcendental que nos habita e no qual a história 
não  deixou  nenhum  traço  fundamental.  […]  A  relação  é  sempre 
construída por intermédio da memória, da fantasia, da narrativa e do 
mito.  As  identidades  culturais  são  os  pontos  de  identificação,  os 
pontos  instáveis  de  identificação  ou  sutura,  que  se  concretizam 
adentro dos discursos da história e da cultura. Não são uma essência 
mas um posicionamento. (Hall, 1990, p. 226, tradução Regina Afonso)

Além disso, Hall (1990) enfatiza o caráter relacional da identidade cultural. Ela se constitui 

tanto pelo reconhecimento de semelhanças quanto pela identificação das diferenças. Ele afirma que 

as identidades emergem “no interior do jogo da diferença e da semelhança”, o que significa que a 

identidade é produzida na interação entre o eu e o outro, entre o que se assume como pertencente e 

aquilo que se diferencia.

Assim,  a  identidade  cultural  pode  ser  entendida  como  algo  que  se  forma  dentro  dos 

processos simbólicos que organizam a vida social. Não é uma característica natural das pessoas, 

mas algo que vai sendo produzido nas interações, nas memórias compartilhadas e nas práticas que 

circulam em determinado contexto. Elementos como a língua, as expressões artísticas, a música, os 

gestos  e  as  histórias  atuam  como  ferramentas  por  meio  das  quais  os  sujeitos  aprendem  a  se  

reconhecer e a dar sentido à própria experiência. É dentro desse universo simbólico que os grupos 

constroem noções de pertencimento como apontou Hall (1990).

Por  isso,  a  identidade  não  é  fixa,  mas  ela  se  transforma  conforme  novas  narrativas, 

influências e experiências passam a fazer parte da vida coletiva dos indivíduos. Cada geração vai 

redefinindo aquilo que considera significativo para si.  Com isso,  ao invés de algo definitivo,  a 

identidade  é  um  processo  em  constante  atualização,  moldado  pela  história  e  pelas  mudanças 

culturais que atravessam a sociedade. A forma como um grupo se compreende hoje é resultado de 

uma série de negociações e reconstruções que vêm sendo realizadas ao longo do tempo.

Em síntese, segundo Hall (1990), a identidade cultural deve ser compreendida como um 

processo contínuo, aberto e historicamente situado. Ela envolve permanência e mudança, memória e 

criação, tradição e inovação. Essa concepção permite compreender identidades complexas (como as 

de  regiões  de  fronteira)  que  se  constroem a  partir  de  múltiplos  referenciais  culturais,  práticas 

híbridas e interações constantes entre diferentes grupos e línguas.



14

2.2 Identidade Linguística

A identidade linguística pode ser entendida como o modo pelo qual indivíduos e grupos se 

reconhecem por meio da língua ou das línguas que utilizam. Ela não se resume ao domínio técnico 

das estruturas linguísticas; envolve valores culturais, sentidos compartilhados, memórias e formas 

de participação social. Por isso, a língua não é apenas um código, mas um componente simbólico 

que expressa pertencimento (Grosjean, 2016).

Quando observamos contextos multilíngues, como é o caso da fronteira Brasil-Paraguai, a 

identidade linguística se torna ainda mais evidente. Nesse espaço, as pessoas transitam entre línguas 

diferentes e atribuem a cada uma delas funções específicas no cotidiano. A teoria de Grosjean sobre 

o  uso  das  línguas  ajuda  a  compreender  esse  fenômeno.  Ele  afirma  que  pessoas  bilíngues  não 

utilizam suas línguas da mesma forma em todos os contextos, mas distribuem seu uso conforme as 

necessidades sociais. Em suas palavras, “Bilíngues geralmente adquirem e usam suas línguas para 

propósitos diferentes, em domínios diferentes da vida, com pessoas diferentes” (Grosjean, 2016, p. 

68).

Esse princípio, conhecido como Princípio da Complementaridade,  demonstra que a língua 

escolhida em cada situação está diretamente ligada ao significado social que ela assume naquele 

contexto. Assim, a identidade linguística se manifesta justamente na maneira como a pessoa se 

posiciona linguisticamente: qual língua usa, com quem, em quais espaços e para quais funções. 

Assim, isso revela que a identidade linguística é  situada e relacional. Ela se constrói na interação 

social, nas expectativas do ambiente e nas relações de pertencimento. Grosjean (2016) reforça essa 

ideia quando observa que o bilíngue circula entre línguas dependendo de quem está presente e da 

situação, essas escolhas são, na verdade, expressões de identidade. Assim, a identidade linguística 

também é dinâmica, construída histórica e constantemente reconstruída.

Nesse  sentido,  a  identidade  linguística  envolve  tanto  as  práticas  linguísticas  concretas 

quanto os sentidos simbólicos associados a elas. No caso da fronteira, o português, o espanhol e o 

guarani não são apenas instrumentos comunicativos, mas também marcadores de pertencimento, 

distinção e convivência cultural.

Em síntese, a identidade linguística surge das relações que os sujeitos estabelecem com as 

línguas que utilizam, das experiências sociais que vivem por meio dessas línguas e dos significados 

culturais atribuídos a cada uma delas. Ela é um processo contínuo, influenciado por domínios de 

uso, práticas culturais, memórias compartilhadas e transformações históricas que estão sempre em 

movimento, assim como as comunidades que a constroem (Grosjean, 2016 e Kipper, 2012).



15

2.3 Música como prática cultural

No entendimento dos autores Caetano, Missio e Defacci (2027), a música, enquanto prática 

cultural, assume um papel que se estende muito além de sua dimensão estética, firmando-se como 

um elemento estruturante das identidades, da territorialidade e dos processos de desenvolvimento 

humano-social e econômico. Em uma sociedade crescentemente marcada pela globalização e pela 

dinamicidade das relações, a cultura se torna um fator determinante. Nesse contexto, os autores 

acima,  afirmam  a  valorização  das  identidades  em  âmbito  local  e  regional,  pois  é  vista  como 

fundamental.

Neste cenário, a música destaca-se por sua capacidade de fortalecer essas identidades, desde 

que consiga incorporar e apresentar elementos relacionados ao contexto cultural local. O estudo da 

produção  autoral  em  regiões  de  fronteira,  por  exemplo,  como  a  que  envolve  Ponta  Porã 

(Brasil/Mato Grosso do Sul)  e  Pedro Juan Caballero (Paraguai),  demonstra  essa capacidade de 

articulação.  Nesses  espaços  limítrofes,  a  música  pode  manifestar  uma  profunda  miscigenação 

cultural, integrando não apenas idiomas como o Guarani, o Português e o Espanhol, mas também 

gêneros musicais de circulação global, como rock, pop e rap, sem perder a forte relação com o 

contexto cultural regional (Caetano; Missio; Defacci, 2017).

Com a criação do estado de MS, em 1977, se fortaleceu a busca pela 
definição  de  uma  identidade  cultural  própria.  Essa  definição 
incorporou o resgate de elementos simbólicos da cultura paraguaia, 
dada a influência cultural dos paraguaios que residiam principalmente 
nas áreas de fronteira do estado. Nesse contexto,  a música do país 
vizinho teve papel de destaque, influenciando de maneira significativa 
a música sul-mato-grossense e,  consequentemente,  a  sua identidade 
cultural. Considerando que a dimensão cultural é parte constitutiva no 
processo  de  desenvolvimento  local/regional,  admite-se  que  a 
manutenção  e/ou  fortalecimento  desta  identidade  cultural  local 
aparece como parte importante neste processo. Por sua vez, a música 
regional tem papel importante no fortalecimento da identidade cultural 
e no desenvolvimento local. (Caetano; Missio; Defacci, 2017, p. 2-3)

A relevância da música como instrumento de construção e expressão cultural  não é um 

fenômeno recente  no Brasil.  Durante  a  década de 1930,  a  prática  musical  foi  estrategicamente 

vinculada a um projeto de unificação política e cultural  impulsionado pelo governo de Getúlio 

Vargas  (Oliveira,  2022).  Nesse  período,  que  prometia  a  modernização  do  país,  a  integração 

territorial  era  tida  como  essencial  para  superar  os  resquícios  coloniais  e  incluir  os  espaços 

considerados  "vazios"  ou  isolados  no  desenvolvimento  nacional.  Para  a  consolidação  dessa 

identidade nacional coesa, o Estado utilizou amplamente os meios de comunicação de massa. A 



16

radiofonia,  em particular, teve um papel crucial a partir dos anos 1930, sendo, segundo (Oliveira, 

2022, p. 15) que “o rádio foi considerado, por vezes, o maior fator de expansão cultural e educação 

cívica, sendo de enorme valor para os interesses integracionistas e unificadores do Estado”.

A  política  cultural  do  Estado  Novo  (1937)  objetivou  uma  centralização  e  uma  forte 

intervenção estatal, buscando a homogeneização da cultura e a legitimação da brasilidade como 

narrativa  oficial.  A  assimilação  e  a  adequação  do  samba  carioca  como símbolo  nacional,  por 

exemplo,  representam o  esforço  do  regime em construir  uma imagem simbólica  do  país  a  ser 

disseminada no imaginário popular. Entretanto, as tentativas estatais de homogeneização cultural, 

embora  poderosas,  encontraram limites  nas  expressões  regionais  e,  notadamente,  nas  zonas  de 

fronteira. A música se torna, então, uma fonte fundamental para observar os referenciais simbólicos 

em circulação durante o processo de territorialização,  como o estimulado pela  "Marcha para o 

Oeste" de Vargas. Gêneros como a música caipira e, especificamente, a trajetória de músicos que 

transitaram  por  essas  áreas  de  disputa  revelam  que  as  identidades  culturais  em  formação 

manifestam um jogo de tensões com a narrativa nacional. (Oliveira, 2022)

Um caso ilustrativo dessa complexidade é o do músico Mário Zan, um sanfoneiro ítalo-

brasileiro  que  atuou  como  um  tradutor  cultural  ao  entrar  em  contato  com  a  musicalidade  da 

fronteira  mato-grossense,  muitas  vezes  ligada  às  tradições  paraguaias.  Segundo  a  perspectiva 

adotada por Oliveira (2022), a formação das culturas implica um processo constante de tradução, 

pois elas "só podem ser pensadas de maneira relacional entre si". 

É importante considerar que a formação das culturas carrega consigo 
uma necessidade de tradução cultural, afinal as mesmas só podem ser 
pensadas  de  maneira  relacional  entre  si.  Uma  dinâmica  que  é 
amarrada pela interpretação e organização das diferentes práticas em 
contato.  Entender  esse  caráter  anti-essencialista  das  culturas  é 
extremamente importante para a análise da trajetória do sanfoneiro, 
permitindo  assumir  que  as  identidades  em  jogo  –  mesmo  que 
expressas de formas aparentemente monolíticas – sempre estiveram 
em constante mudança. (Oliveira, 2022, p. 91)

Ao  reorganizar  e  reinterpretar  os  elementos  culturais  regionais,  Zan  demonstrou  que  a 

prática musical na fronteira expressava um jogo de tensões entre a narrativa nacional e as culturas 

que pouco respeitavam as fronteiras políticas. Isso evidencia que, apesar do discurso oficial que por  

vezes negava as proximidades com a América Latina, a música como prática cultural nos interiores 

do país  cultivava  referenciais  em comum com as  nações  vizinhas  (Oliveira,  2022).  Em última 



17

análise, a música, seja na fronteira histórica dos anos 1940 ou na contemporânea zona de Ponta 

Porã/Pedro  Juan  Caballero,  demonstra  que  as  identidades  são  construídas  e  negociadas,  e  não 

entidades monolíticas ou essenciais (Caetano; Missio; Defacci, 2017; Oliveira, 2022).

Diante dessas reflexões, torna-se necessário deslocar o olhar da música enquanto prática 

cultural para o espaço social em que essas identidades são produzidas e negociadas. Compreender a 

música como expressão das tensões, dos encontros e das trocas culturais implica, portanto, analisar 

o próprio território fronteiriço que possibilita tais dinâmicas. Nesse sentido, o capítulo seguinte 

dedica-se à caracterização da fronteira Brasil–Paraguai, especialmente das cidades-gêmeas de Ponta 

Porã e  Pedro Juan Caballero,  buscando compreender os aspectos históricos,  sociais,  culturais  e 

linguísticos  que  configuram  esse  espaço  e  fundamentam  as  práticas  musicais  e  identitárias 

discutidas ao longo deste trabalho. 



18

3.  A FRONTEIRA BRASIL-PARAGUAI: CARACTERÍSTICAS SOCIOCULTURAIS

Imagem 01: Fronteira Brasil-Paraguai
Disponível em: https://guiamapa.com/ms/ponta-pora

Este capítulo aborda a fronteira Brasil–Paraguai como um espaço sociocultural dinâmico, 

marcado pela circulação de pessoas, línguas e práticas culturais. A análise concentra-se nas cidades-

gêmeas de Ponta Porã e Pedro Juan Caballero, destacando seus processos históricos, as dinâmicas 

de convivência cotidiana e o contato linguístico e cultural que caracteriza a região, evidenciando a 

fronteira como um espaço de interação e construção identitária (Anzaldúa, 2016).

A fronteira que separa o Brasil  do Paraguai é muito mais do que uma linha geopolítica 

demarcada por tratados internacionais e fiscalizada por órgãos de segurança. Ela é, sobretudo, um 

espaço sociocultural dinâmico, marcado pela co-presença de povos, línguas e hábitos que resistem à 

ideia  de  separação  estanque.  A  relevância  acadêmica  de  estudar  este  território  reside  na  sua 

capacidade de revelar como as identidades são negociadas, transformadas e reafirmadas num local 

de contato contínuo (Anzaldúa, 2016)

A região  fronteiriça  Brasil–Paraguai  é  um laboratório  social  onde  o  biculturalismo e  o 

bilinguismo não são exceções, mas sim a regra do cotidiano. As cidades gêmeas, como Ponta Porã 

(Brasil/Mato  Grosso  do  Sul)  e  Pedro  Juan  Caballero  (Paraguai),  funcionam como  verdadeiros 

aglomerados  urbanos  transnacionais,  onde  o  fluxo  de  pessoas,  mercadorias  e  informações  é 

incessante (Caetano; Missio; Deffacci, 2017).

Neste  contexto,  a  análise  das  características  socioculturais  exige  o  abandono  de  uma 

perspectiva centrada apenas nas nações e a adoção de uma ótica que reconheça a fronteira como um 

terceiro espaço. É nesse interstício que se desenvolve uma cultura híbrida e complexa, moldada por 

https://guiamapa.com/ms/ponta-pora


19

séculos de interação, desde o período colonial até as atuais dinâmicas do comércio e do trabalho 

transfronteiriço. Para compreender essa complexidade, o aparato teórico de Gloria Anzaldúa (2016), 

que discute a fronteira a partir da experiência da Nueva Mestiza no contexto México-EUA, oferece 

ferramentas valiosas para a desconstrução do conceito tradicional de limite (Anzaldúa, 2016).

3.1 A fronteira e suas dinâmicas

A análise  da  fronteira  Brasil–Paraguai  exige  um movimento que  transcende a  definição 

geopolítica  e  cartográfica.  Tradicionalmente,  a  fronteira  é  concebida  como  uma  linha  precisa, 

estabelecida por tratados e marcos físicos, destinada a delimitar a soberania nacional e a exercer o 

controle alfandegário e migratório. Contudo, essa visão ignora a complexidade social e a vivência 

dos sujeitos que habitam o entorno dessa linha. O campo acadêmico contemporâneo, influenciado 

pelas teorias pós-coloniais e de fronteira, propõe que a fronteira seja encarada como um território de 

intersecção e um espaço de construção identitária (Anzaldúa, 2016).

É  neste  ponto  que  a  teoria  de   Anzaldúa  (2016),  desenvolvida  em  Borderlands  /  La 

Frontera: The New Mestiza (2016), oferece uma poderosa chave interpretativa. A autora redefine a 

fronteira não como um mero limite, mas como a "terra fronteiriça" (Borderlands), um espaço físico, 

psíquico e espiritual. Para Anzaldúa (2016), a fronteira é, emblematicamente, “uma ferida aberta 

onde o Terceiro Mundo colide com o Primeiro Mundo e sangra” (Anzaldúa, 2016, p. 39, tradução 

nossa).

No contexto Brasil–Paraguai, essa metáfora da "ferida aberta" manifesta-se nas profundas 

assimetrias econômicas e sociais. A fronteira é onde o dinamismo do mercado brasileiro se encontra 

com a estrutura econômica paraguaia, gerando uma zona de alta fluidez de capital e mercadorias, 

mas também de desigualdade estrutural. A linha divisória, portanto, não apenas separa nações, mas 

também estratifica classes sociais e oportunidades, no entendimento de (Anzaldúa, 2016).

O habitante da Borderland vive num limiar constante, obrigado a negociar a sua existência 

entre duas culturas, duas economias e, muitas vezes, duas jurisdições legais. É a própria experiência 

de vida que torna o conceito de fronteira fluidificado, transformando a linha divisória em uma zona 

de contato. O trânsito diário de trabalhadores e estudantes entre cidades como Ponta Porã e Pedro 

Juan Caballero evidencia que a fronteira é,  na prática,  um espaço contínuo de vida (Anzaldúa, 

2016), como se pode notar na imagem a seguir:



20

Imagem 02: Fronteira Brasil-Paraguai (Ponta Porã – Pedro Juan Caballero)
Disponível em: google maps

Dessa forma, em vez de um ponto de parada, a fronteira torna-se um território existencial  

onde os opostos se encontram e se debatem. O conceito de fronteira deve, assim, abarcar essa dupla  

realidade: a de demarcação política rígida e a de fluidez sociocultural inerente à convivência. Essa 

abordagem permite que o foco da pesquisa saia da dicotomia nacional para se concentrar na cultura 

fronteiriça que emerge no interstício.

3.2 As cidades-gêmeas: Ponta Porã (Brasil) e Pedro Juan Caballero (Paraguai)

As cidades de Ponta Porã, no Brasil, e Pedro Juan Caballero, no Paraguai, constituem um 

exemplo emblemático de cidades-gêmeas na faixa de fronteira entre os dois países, marcadas por 

uma intensa interação histórica, social, cultural e linguística. A formação desse espaço fronteiriço 

remonta ao final do século XIX, quando a região era conhecida como “Punta Porã”, denominação 

associada à Laguna Porã, local estratégico para circulação de tropeiros, viajantes e comerciantes, 

sobretudo,  ligados  à  exploração  da  erva-mate.  Segundo Franco  e  Conte  (2023),  essa  atividade 

econômica foi  fundamental  para o povoamento da região e para o estabelecimento de vínculos 

sociais entre brasileiros e paraguaios desde os primeiros momentos de ocupação do território.

A Guerra do Paraguai (1864-1870) representou um marco decisivo na redefinição política e 

territorial da área, resultando na separação formal entre os dois países e na consolidação de Ponta 

Porã como cidade brasileira e Pedro Juan Caballero como cidade paraguaia. No entanto, apesar da 

delimitação político-administrativa, os laços sociais, econômicos e culturais não foram rompidos.  

Ao contrário, conforme destacam Franco e Conte (2023), a fronteira manteve-se como um espaço 

de  circulação  contínua,  no  qual  as  relações  entre  os  habitantes  dos  dois  lados  sempre  se 



21

caracterizaram pela proximidade e pela convivência cotidiana. Essa convivência se manifesta de 

forma evidente no uso das línguas que circulam na região. 

O cotidiano de Ponta Porã e Pedro Juan Caballero é marcado pelo contato constante entre o 

português,  o  espanhol  e  o  guarani,  configurando um cenário  multilíngue no qual  a  alternância 

linguística  é  uma  prática  comum.  No  comércio,  nas  interações  informais,  nos  meios  de 

comunicação  e  nas  relações  familiares,  observa-se  o  uso  fluido  dessas  línguas,  muitas  vezes 

combinadas em uma mesma situação comunicativa. Essa dinâmica não se reduz a uma adaptação 

funcional, mas constitui um elemento central da identidade fronteiriça, na medida em que o uso da 

língua revela pertencimentos múltiplos e experiências compartilhadas. (Wichmann, 1991)

Assim, a situação linguística da fronteira pode ser compreendida à luz dos estudos sobre 

contato linguístico. Wichmann (1991), ao discutir as contribuições de Thomason e Kaufman, afirma 

que  o  contato  prolongado  entre  comunidades  linguísticas  distintas  pode  gerar  mudanças 

significativas nas línguas envolvidas, especialmente quando há condições sociais favoráveis à troca 

e ao convívio cotidiano.  Esse entendimento contribui  para a  análise da realidade linguística de 

Ponta Porã e Pedro Juan Caballero, onde o uso recorrente de diferentes línguas em contextos sociais  

diversos  favorece  práticas  híbridas  e  naturalizadas,  que  se  tornam  parte  constitutiva  da  vida 

cotidiana e da identidade local.

Além da dimensão linguística,  a  mistura  cultural  é  um dos aspectos mais  marcantes  da 

convivência social nas cidades-gêmeas. A ausência de barreiras físicas entre os dois municípios 

permite a circulação constante de pessoas,  mercadorias e práticas culturais,  fazendo com que a 

fronteira seja vivenciada menos como limite e mais como espaço de encontro.  Franco e Conte 

(2023)  destacam  que  o  comércio  desempenha  papel  central  nesse  processo,  evidenciado  pela 

circulação de diferentes moedas, pela presença de produtos brasileiros e paraguaios em ambos os 

lados da fronteira e pela intensificação das trocas econômicas com a implementação dos free shops4.

As práticas  culturais  compartilhadas também se  expressam nas festividades,  nos  hábitos 

alimentares  e  nas  formas  de  sociabilidade.  O  consumo  do  tereré5,  a  preparação  de  alimentos 

4 Free shops: são lojas autorizadas a comercializar produtos importados com isenção de impostos em 
áreas  de  fronteira  ou  zonas  alfandegadas,  contribuindo  para  a  intensificação  do  comércio  e  da  circulação  de 
consumidores nesses territórios.

5 O tereré é uma bebida tradicional preparada com erva-mate e água gelada, servida em guampa com 
bomba, consumida de forma coletiva e associada a práticas de convivência e identidade cultural, especialmente no  
Paraguai e nas regiões de fronteira com o Brasil. 



22

tradicionais  como a chipa6 e  a  sopa paraguaia7,  bem como a participação conjunta em eventos 

religiosos e comemorativos, revelam uma cultura vivida de forma integrada. Essas práticas não 

pertencem exclusivamente a um dos países, mas são apropriadas e ressignificadas pelos sujeitos que 

habitam  o  espaço  fronteiriço,  produzindo  um  sentimento  de  pertencimento  que  ultrapassa  as 

fronteiras nacionais.

Dessa forma, a fronteira entre Ponta Porã e Pedro Juan Caballero pode ser compreendida 

como um espaço socialmente construído, no qual as identidades são continuamente negociadas a 

partir da convivência cotidiana. As línguas, as práticas culturais e as relações sociais se entrelaçam, 

configurando uma realidade híbrida e dinâmica. Conforme apontam Franco e Conte (2023), trata-se 

de um território marcado pela fluidez das identidades e pela constante interação entre referências 

brasileiras e paraguaias, o que evidencia que a fronteira não separa, mas conecta, produzindo modos 

próprios de viver, falar e se reconhecer.

Diante desse cenário de intensa convivência sociocultural  e de identidades em constante 

negociação,  torna-se  fundamental  analisar  de que maneira  essas  dinâmicas  se  materializam nas 

práticas culturais cotidianas da fronteira. Entre essas práticas, a música ocupa um lugar de destaque, 

por articular línguas, memórias, experiências sociais e pertencimentos múltiplos. Assim, o capítulo 

seguinte volta-se à análise das expressões musicais da fronteira Ponta Porã–Pedro Juan Caballero, 

buscando compreender como a música emerge como uma das principais formas de manifestação e 

construção das identidades culturais e linguísticas nesse espaço fronteiriço 

6 A chipa é um alimento tradicional do Paraguai, preparado à base de polvilho (fécula de mandioca),  
queijo, ovos e gordura, geralmente assado. É amplamente consumido no cotidiano e em eventos culturais, sendo um 
símbolo da culinária paraguaia. 

7 A sopa paraguaia é um prato típico do Paraguai, de consistência sólida, semelhante a um bolo salgado, 
feito com milho, queijo, ovos, cebola e leite. Apesar do nome, não é uma sopa líquida e representa um importante  
elemento da identidade cultural paraguaia.



23

4. MÚSICA DE FRONTEIRA: EXPRESSÕES MUSICAIS NA REGIÃO DE PONTA PORÃ 

– PEDRO JUAN CABALLERO

Este capítulo analisa a música de fronteira como expressão cultural característica da região 

formada pelas cidades-gêmeas de Ponta Porã e Pedro Juan Caballero, compreendendo-a como uma 

prática social atravessada por dinâmicas de contato cultural, linguístico e identitário. Ao abordar a 

música de fronteira, as práticas musicais locais e a circulação das produções entre os dois lados da 

fronteira,  o capítulo busca evidenciar  de que maneira a  música atua como elemento central  na 

construção de identidades culturais  e  linguísticas  híbridas,  marcadas pela  convivência cotidiana 

entre diferentes tradições, línguas e pertencimentos.

A  música  ocupa  um  lugar  central  nas  práticas  culturais  das  sociedades  humanas, 

configurando-se como uma forma de expressão que ultrapassa o entretenimento e se inscreve nos 

modos de sentir, pensar e se reconhecer dos indivíduos. Presente em diferentes contextos sociais — 

como rituais, celebrações, manifestações religiosas, políticas e cotidianas —, a música atua como 

um importante meio de produção de sentidos, por meio do qual grupos sociais expressam valores, 

memórias,  crenças  e  experiências  compartilhadas.  Dessa  forma,  a  música  não  apenas  reflete  a 

cultura de um povo, mas participa ativamente da construção das identidades individuais e coletivas.  

(Hall, 1990; 2006)

Enquanto prática social, a música contribui para a formação de vínculos de pertencimento, 

funcionando  como  um  marcador  simbólico  capaz  de  diferenciar  grupos  e,  ao  mesmo  tempo, 

aproximá-los. As sonoridades, os ritmos, as letras e os estilos musicais carregam marcas históricas e 

culturais que possibilitam aos sujeitos reconhecerem-se em determinadas tradições ou trajetórias 

sociais (Hall, 1990; 2006). Nesse sentido, a identidade dos indivíduos é constantemente atravessada 

pelas experiências musicais, que ajudam a organizar memórias, afetos e narrativas sobre quem se é 

e de onde se vem. Em contextos marcados pela diversidade cultural e pelo contato entre diferentes 

grupos sociais, o papel da música na construção identitária torna-se ainda mais evidente. A música 

passa a funcionar como espaço de negociação simbólica, no qual elementos culturais distintos se 

encontram, se misturam e se ressignificam. Assim, as  expressões musicais  revelam não apenas 

heranças culturais específicas, mas também processos de hibridização que emergem das interações 

sociais contínuas (Asmann, 2008).

É nesse cenário que se insere a música produzida e vivenciada em regiões de fronteira. Em 

espaços fronteiriços, onde línguas, costumes e identidades nacionais se cruzam cotidianamente, a 



24

música  assume  características  próprias,  resultantes  da  convivência  entre  diferentes  tradições 

culturais. Conforme Anzaldúa (2016) a fronteira deixa de ser apenas um limite geográfico e passa a 

ser compreendida como um espaço simbólico e cultural, no qual as práticas musicais expressam 

experiências compartilhadas, tensões, pertencimentos múltiplos e modos singulares de viver.

Dessa forma, o presente capítulo propõe discutir a música de fronteira como uma expressão 

cultural específica, tomando como foco a região formada pelas cidades-gêmeas de Ponta Porã, no 

Brasil, e Pedro Juan Caballero, no Paraguai. Ao analisar as manifestações musicais desse contexto,  

busca-se compreender de que maneira a música participa da construção da identidade cultural e 

linguística  dos  indivíduos  que  habitam  esse  espaço  fronteiriço,  evidenciando  os  processos  de 

interação, hibridização e produção de sentidos que caracterizam a vida na fronteira Brasil–Paraguai.

4.1 A música de fronteira

A música de fronteira pode ser compreendida como uma manifestação cultural que emerge 

das dinâmicas sociais próprias dos espaços fronteiriços, caracterizados pela convivência contínua 

entre  diferentes  povos,  línguas  e  tradições  culturais.  Diferentemente  das  produções  musicais 

vinculadas  a  identidades  nacionais  homogêneas,  a  música  de  fronteira  se  constrói  a  partir  do 

contato, da troca e da circulação de referências culturais diversas, assumindo um caráter híbrido e 

relacional.  Nesse  sentido,  conforme  destacam  Caetano,  Missio  e  Deffacci  (2017),  a  música 

desempenha  um papel  fundamental  na  produção  e  no  fortalecimento  das  identidades  culturais 

locais, especialmente em contextos marcados pela diversidade e pelo intercâmbio cultural. 

Um dos aspectos mais evidentes da música de fronteira é a mistura de ritmos, resultado do 

diálogo constante entre diferentes tradições musicais.  Na região fronteiriça,  ritmos associados a 

contextos nacionais distintos passam a coexistir e a se influenciar mutuamente, dando origem a 

expressões musicais que não se limitam a uma única matriz cultural. Segundo Oliveira (2015), ao 

analisar  a  música  fronteiriça  no  Brasil,  observa-se  que  os  gêneros  musicais  são  apropriados  e 

resignificados  a  partir  das  experiências  sociais  e  históricas  vividas  nesses  espaços,  revelando 

processos de adaptação e reelaboração cultural que expressam a vivência cotidiana da fronteira. 

Além da  dimensão  rítmica,  a  mistura  de  idiomas constitui  um elemento  central  da  música  de 

fronteira e reflete diretamente o contexto sociolinguístico das regiões fronteiriças. As letras das 

canções  transitam  entre  o  português,  o  espanhol  e,  em  alguns  casos,  o  guarani,  evidenciando 

práticas  de  bilinguismo  e  multilinguismo  que  fazem  parte  do  cotidiano  dos  indivíduos.  Para 

Caetano, Missio e Deffacci (2017), o uso de diferentes línguas nas produções culturais não apenas 

reflete a realidade linguística local, mas atua como um marcador identitário, por meio do qual os 



25

sujeitos expressam pertencimentos múltiplos e constroem sentidos de identificação com o espaço 

fronteiriço.

Assim, outro elemento relevante da música de fronteira é a  combinação de instrumentos e 

tradições musicais oriundos de diferentes contextos culturais. Instrumentos associados a repertórios 

nacionais  distintos  passam a  ser  utilizados  de  forma integrada,  contribuindo  para  a  criação  de 

sonoridades que dialogam com múltiplas heranças culturais. Conforme aponta  Oliveira (2015), a 

música fronteiriça reelabora tradições musicais nacionais, inserindo-as em um contexto de contato 

cultural  permanente,  no qual  os limites entre o “nacional” e o “local” tornam-se porosos.  Essa 

combinação instrumental reforça o caráter coletivo e social da música, uma vez que os saberes 

musicais são transmitidos e compartilhados no cotidiano das comunidades fronteiriças.

Esses  processos  de  mistura  de  ritmos,  idiomas  e  tradições  resultam  no  que  pode  ser 

compreendido como hibridismo musical. O hibridismo não se reduz à simples soma de elementos 

culturais distintos, mas envolve a criação de novas formas musicais que expressam identidades em 

constante construção. Para Caetano, Missio e Deffacci (2017), a música em contextos de fronteira 

constitui  um  espaço  de  negociação  simbólica,  no  qual  os  sujeitos  elaboram  sentidos  de 

pertencimento a partir da convivência com a diferença. Assim, a música de fronteira torna-se um 

campo  privilegiado  para  observar  como  as  identidades  culturais  são  produzidas  de  maneira 

dinâmica, relacional e histórica.

O hibridismo musical presente nas regiões de fronteira revela, ainda, a complexidade das 

relações  sociais  estabelecidas  nesses  espaços,  onde  a  música  passa  a  funcionar  como  uma 

linguagem  capaz  de  articular  experiências  individuais  e  coletivas,  transformando  vivências 

cotidianas  em  expressões  simbólicas  compartilhadas.  Conforme  argumenta  Oliveira  (2015), as 

produções  musicais  fronteiriças  não  apenas  refletem  influências  externas,  mas  expressam  as 

condições  sociais,  políticas  e  culturais  específicas  da  fronteira,  funcionando  como  registros 

simbólicos das experiências vividas pelos sujeitos.

Dessa  forma,  a  música  de  fronteira  pode  ser  compreendida  como  uma  prática  cultural 

híbrida, profundamente vinculada às experiências sociais e identitárias dos indivíduos que habitam 

esses territórios. Ao articular ritmos diversos, múltiplos idiomas, instrumentos e tradições musicais, 

a música fronteiriça expressa modos específicos de viver, conviver e se reconhecer na fronteira. 

Conforme evidenciam  Caetano,  Missio  e  Deffacci  (2017) e  Oliveira  (2015),  essas expressões 

musicais  não  apenas  representam  a  fronteira,  mas  participam  ativamente  da  construção  das 

identidades  culturais,  revelando  a  música  como um elemento  central  na  produção  simbólica  e 

identitária das regiões fronteiriças.



26

4.2 Práticas musicais da fronteira: Ponta Porã (Brasil) e Pedro Juan Caballero (Paraguai)

As práticas musicais desenvolvidas na fronteira entre Ponta Porã, no Brasil, e Pedro Juan 

Caballero, no Paraguai, constituem um elemento central da vida cultural da região, refletindo as 

dinâmicas sociais próprias dos espaços fronteiriços. A música, nesse contexto, não se restringe a 

uma  manifestação  artística  isolada,  mas  se  apresenta  como  uma  prática  social  profundamente 

vinculada  ao  cotidiano  dos  sujeitos,  acompanhando  atividades  sociais,  econômicas  e  culturais. 

Conforme analisam Caetano, Missio e Deffacci (2017), a música em regiões de fronteira se insere 

em  processos  contínuos  de  interação  cultural,  nos  quais  os  indivíduos  constroem  sentidos  de 

pertencimento a partir da convivência entre diferentes tradições.

Na região de Ponta Porã e Pedro Juan Caballero, observa-se a presença e a circulação de 

diversos gêneros musicais, entre os quais se destacam o sertanejo, a guarânia, o chamamé e a polca 

paraguaia.  Esses  gêneros  coexistem  e  se  articulam  no  cotidiano  fronteiriço,  compondo  um 

repertório musical compartilhado por brasileiros e paraguaios. Segundo Caetano, Missio e Deffacci 

(2017), a circulação desses gêneros evidencia a permeabilidade das fronteiras culturais, uma vez 

que as produções musicais atravessam os limites nacionais e passam a integrar as práticas culturais 

locais. 

[…] foi  possível  identificar  39  artistas,  dos  mais  variados  gêneros 
musicais, que compõe o cenário musical da fronteira. Dos 39 artistas 
ativos na cena musical fronteiriça atual, 20 são de Ponta Porã e 19 de 
Pedro  Juan  Caballero.  A  pesquisa  mostrou  que,  quanto  ao  gênero 
musical, existem 12 artistas ligados ao ritmo Sertanejo, 9 ligados ao 
Pop/Rock, 5 Música Paraguaia, 4 ao Metal, 3 ao Rap/Hip Hop, 2 ao 
Reggae, 2 ao Samba/Pagode, 1 ao Funk e 1 a Música Instrumental. 
(Caetano; Missio; Deffacci, 2017, p. 19) 

As performances musicais desempenham papel fundamental na manutenção e na difusão 

dessas práticas culturais. Apresentações ao vivo em bares, festas populares, encontros informais e 

eventos públicos fazem parte do cotidiano da fronteira, funcionando como espaços de sociabilidade 

e de troca cultural. Essas performances constituem momentos privilegiados de interação social, nos 

quais  a  música  atua  como  mediadora  das  relações  entre  os  sujeitos  e  como  elemento  de 

fortalecimento dos  vínculos  comunitários.  As  festas  e  eventos  culturais  também se  configuram 

como  espaços  centrais  de  circulação  da  música  na  região  fronteiriça.  Festividades  populares, 

celebrações religiosas e eventos organizados por instituições públicas ou privadas são marcados 

pela presença constante da música, que contribui para a construção de um ambiente de convivência 

entre  diferentes  tradições  culturais.  Esses  eventos  reforçam  a  dimensão  coletiva  das  práticas 



27

musicais  e  promovem  a  visibilidade  das  expressões  culturais  da  fronteira.  (Caetano,  Misso  e 

Deffacci, 2017)

Outro elemento fundamental  na difusão das práticas  musicais  fronteiriças  é  o papel  das 

rádios  locais,  que  funcionam como importantes  meios  de  circulação  cultural.  As  emissoras  da 

região frequentemente transmitem repertórios variados, incluindo músicas brasileiras, paraguaias e 

produções  regionais,  contribuindo  para  a  formação  de  um  imaginário  musical  compartilhado. 

Segundo Caetano, Missio e Deffacci (2017), as rádios ampliam o alcance das expressões musicais 

locais e reforçam a familiaridade do público com diferentes gêneros musicais presentes na fronteira. 

Além da consulta aos estabelecimentos e aos artistas, ressalta-se ainda 
a grande contribuição de radialistas brasileiros e paraguaios, que são 
profissionais que conhecem a cena musical da fronteira. De fato, esta 
primeira fase ocorreu sem muitas restrições e classificações, de forma 
mais abrangente. (Caetano; Missio; Deffacci, 2017,p. 19)

A circulação da música entre Ponta Porã e Pedro Juan Caballero evidencia, assim, a fluidez 

das práticas culturais na fronteira. Músicas, artistas e repertórios atravessam diariamente o limite 

territorial,  acompanhando o deslocamento dos sujeitos em suas atividades cotidianas. Conforme 

analisam Caetano, Missio e Deffacci (2017), essa circulação constante faz com que a música se 

constitua como uma prática cultural  híbrida,  profundamente vinculada às experiências sociais  e 

identitárias dos indivíduos que vivem na região. 

4.3 A música como elemento que atravessa identidades

A música constitui um dos elementos culturais mais expressivos na construção e na circulação das 

identidades em contextos de contato cultural intenso, como ocorre nas regiões de fronteira. Nesses 

espaços, as produções musicais não se restringem a um único território nacional, mas atravessam 

limites geográficos, linguísticos e simbólicos, participando ativamente da formação de identidades 

híbridas  e  dinâmicas.  A  música,  ao  circular  entre  diferentes  grupos  sociais,  torna-se  um meio 

privilegiado de articulação entre experiências individuais e coletivas, permitindo que os sujeitos 

expressem pertencimentos múltiplos (Gautier, 2014).

Em regiões fronteiriças, a música circula de forma contínua entre os dois lados da fronteira, 

acompanhando  os  fluxos  cotidianos  de  pessoas,  mercadorias  e  práticas  culturais.  Canções 

produzidas em um país são consumidas, reinterpretadas e ressignificadas no outro, fazendo com que 

os repertórios musicais se tornem compartilhados. Nesse sentido, a música não apenas atravessa a 

fronteira  física,  mas  contribui  para  a  construção  de  um  espaço  cultural  comum,  no  qual  as 



28

identidades  nacionais  deixam de  ser  rígidas  e  passam a  ser  negociadas  no  cotidiano (Oliveira, 

2022).

A  identidade  não  é  tão  transparente  ou  desproblematizada  como 
gostamos de  pensar.  Por  isso,  em vez  de  pensarmos  na  identidade 
como um facto, que encontra representação a posteriori em práticas 
culturais  novas,  talvez  devamos  pensar  na  identidade  como  uma 
"produção'; algo que nunca está completo, que é sempre processual e 
sempre  constituído  no  quadro,  e  não  fora,  da  representação.  (Hall, 
1990, p. 222, tradução Regina Afonso)

A circulação da música nos dois lados da fronteira evidencia que as identidades culturais 

não são fixas, mas se constroem a partir do contato e da troca. Conforme argumenta Hall (1990), as  

identidades são produzidas dentro de contextos históricos e culturais específicos, estando sempre 

em processo de transformação. Aplicada ao campo musical, essa perspectiva permite compreender a 

música como uma prática cultural que reflete e, ao mesmo tempo, produz sentidos de pertencimento 

em contextos marcados pela diversidade cultural.

Outro aspecto central da música como elemento que atravessa identidades diz respeito à 

mescla de línguas nas letras das canções. Em regiões fronteiriças, é comum a alternância entre o 

português, o espanhol e o guarani, refletindo práticas linguísticas cotidianas dos sujeitos que vivem 

nesses espaços. A escolha e a combinação das línguas nas músicas não ocorrem de forma aleatória, 

mas expressam relações sociais, afetivas e identitárias. A língua, nesse contexto, funciona como 

marcador simbólico de pertencimento e como recurso expressivo para representar a experiência 

fronteiriça (Hall, 1990; 2006).

A mescla linguística presente nas canções evidencia a música como espaço de negociação 

identitária, no qual diferentes códigos culturais coexistem e se articulam. Ao utilizar mais de uma 

língua em suas letras, os artistas expressam a pluralidade cultural da fronteira e reforçam a ideia de  

que a identidade não se limita a uma única referência nacional ou linguística. Essa prática musical 

contribui para a naturalização do multilinguismo e para o reconhecimento da diversidade como 

elemento constitutivo da identidade local. Além disso, a música que atravessa identidades também 

se manifesta na  produção local, fortemente influenciada pelas tradições culturais dos países que 

compõem a fronteira. Os músicos locais dialogam com gêneros, estilos e temáticas oriundos de 

ambos os lados, criando produções que incorporam referências brasileiras, paraguaias e, em alguns 

casos,  de outros contextos regionais.  Essa produção musical local não se configura como mera 

reprodução de modelos externos, mas como um processo criativo de apropriação e ressignificação 

cultural.



29

As  culturas  não  são  nunca  puras,  mas  resultado  de  processos 
históricos  de  contato,  deslocamento  e  tradução  cultural.  As 
identidades que delas emergem são, portanto, híbridas, negociadas e 
permanentemente inacabadas. (Hall, 2006, p. 88)

A influência de cada país na produção musical fronteiriça contribui para a constituição de 

identidades híbridas, nas quais elementos culturais distintos se combinam para dar origem a novas 

expressões simbólicas. A música, nesse sentido, atua como um espaço de síntese cultural, no qual as 

diferenças não são apagadas, mas articuladas de forma criativa. Conforme a perspectiva de Hall 

(2006), essas formas culturais híbridas revelam a complexidade das identidades contemporâneas, 

especialmente em contextos marcados pela mobilidade e pela diversidade.

Dessa forma, a música pode ser compreendida como um elemento que atravessa identidades 

ao circular entre territórios, articular diferentes línguas e incorporar influências culturais diversas. 

Em contextos fronteiriços, de acordo com Caetano; Missio; Deffacci (2017)ela se consolida como 

uma prática  cultural  fundamental  para  a  construção de  sentidos  de  pertencimento,  funcionando 

como um meio de expressão das experiências sociais vividas pelos sujeitos. Assim, a música não 

apenas reflete as identidades da fronteira, mas participa ativamente de sua produção, evidenciando o 

caráter dinâmico, relacional e histórico das identidades culturais.

A partir dessas reflexões, torna-se necessário aprofundar a análise do papel da música não 

apenas  como expressão  identitária,  mas  como prática  social  inscrita  no  cotidiano  dos  sujeitos 

fronteiriços.  Nesse  sentido,  o  capítulo  seguinte  desloca  o  foco  da  música  enquanto  elemento 

simbólico para sua atuação concreta nas relações sociais, buscando compreender como as práticas 

musicais participam da construção de pertencimentos, da circulação de memórias e da mediação das 

interações culturais e linguísticas na fronteira entre Ponta Porã e Pedro Juan Caballero. 



30

5. A MÚSICA COMO PRÁTICA SOCIAL E COMO CONSTRUTORA DA IDENTIDADE 

CULTURAL E LINGUÍSTICA NA FRONTEIRA

Este capítulo tem como objetivo analisar a música como prática social e como elemento 

central na construção das identidades cultural e linguística na fronteira entre Ponta Porã (Brasil) e 

Pedro Juan Caballero (Paraguai). Partindo da compreensão da música como fenômeno socialmente 

situado, discute-se seu papel na mediação das interações cotidianas, na produção de pertencimentos 

e na preservação de memórias coletivas.  O capítulo também aborda como as práticas musicais 

fronteiriças  expressam  processos  de  hibridismo  cultural  e  legitimam  identidades  linguísticas 

bilíngues e multilíngues, evidenciando a música como um espaço privilegiado de articulação entre 

cultura, língua e experiência fronteiriça.

5.1 Música como prática social

A música pode ser compreendida como uma prática social na medida em que se constitui a  

partir das relações entre indivíduos e grupos, estando profundamente integrada à vida cotidiana. 

Longe de ser apenas uma manifestação estética ou artística isolada, a música acompanha ações 

sociais,  rituais  coletivos,  experiências  afetivas  e  processos  de  socialização.  Conforme discutem 

(Carvalho, Corrêa e Costa e Costa (2023), a música se realiza no fazer conjunto, no compartilhar 

com o outro e no diálogo constante que se estabelece nos diferentes contextos sociais em que os  

sujeitos estão inseridos.

A música, enquanto prática social atua conjunto, no fazer e partilhar 
com os outros, no dialogar e em vários hábitos que fazem parte do 
nosso cotidiano coletivo. […] A música, enquanto prática social é um 
meio  que  influencia  o  seguimento  da  cooperação,  da 
intersubjetividade  por  meio  de  práticas  em que  o  fazer  música  se 
transforma em um meio de comunhão com os outros,  como forma 
verbal  de  conhecer  o  outro.  Dessa  forma,  por  meio  de  diversas 
maneiras de participação, no encontro com a música e com os outros, 
as crianças poderão encontrar oportunidade de reconfigurar o seu eu e 
a sua vida. (Carvalho, Corrêa e Costa e Costa, 2023, p. 125)

A presença da música na vida cotidiana evidencia seu papel como mediadora das interações 

sociais.  Ela  está  presente  em  celebrações,  encontros  familiares,  atividades  escolares,  eventos 

comunitários e momentos informais de convivência. Ao participar dessas experiências, os sujeitos 

constroem  significados,  compartilham  emoções  e  reforçam  vínculos  sociais.  Nesse  sentido,  a 



31

música  não  apenas  reflete  a  realidade  social,  mas  contribui  ativamente  para  sua  constituição, 

funcionando como um elemento organizador das práticas coletivas. A música como prática social 

também se destaca por sua capacidade de promover interação. Ao envolver o fazer musical coletivo 

(cantar, tocar, ouvir ou dançar), a música cria espaços de encontro entre os sujeitos, favorecendo 

trocas simbólicas e afetivas. De acordo com Carvalho, Corrêa e Costa e Costa (2023), a música atua 

como um meio de cooperação e intersubjetividade, possibilitando que os indivíduos se reconheçam 

como parte de um grupo social. 

Além de promover interação, a música desempenha um papel fundamental na construção da 

memória social. As experiências musicais vivenciadas coletivamente são incorporadas às trajetórias 

de  vida  dos  indivíduos,  tornando-se  referências  afetivas  e  simbólicas  que  evocam lembranças, 

histórias  e  contextos  socioculturais  específicos.  Canções,  ritmos  e  performances  musicais 

funcionam como marcadores de experiências compartilhadas, contribuindo para a preservação de 

memórias individuais e coletivas e para a transmissão de saberes culturais entre gerações.

Nesse processo, a música também atua como elemento de pertencimento, pois possibilita 

que os sujeitos se identifiquem com práticas culturais comuns e se reconheçam como parte de um 

grupo social. Ao participar de atividades musicais, os indivíduos constroem sentidos de identidade e 

de inserção social,  fortalecendo laços comunitários.  A música contribui  para a constituição dos 

sujeitos em sua dimensão social, ao favorecer o desenvolvimento da sensibilidade, da convivência e 

do reconhecimento do outro (Carvalho; Corrêa; Costa e Costa, 2023)

O  ensino  da  música  tem  influência  significativa  no  processo  de 
aprendizagem,  como  no  convívio  social  da  criança  através  do 
desenvolvimento  da  sensibilidade  e,  assim,  ao  conviverem 
socialmente se constituem como sujeitos. (Carvalho, Corrêa e Costa e 
Costa, 2023, p. 125)

A música, enquanto prática social, pode ainda assumir um caráter de resistência cultural, na 

medida em que expressa valores, histórias e experiências de grupos específicos. Ao ser produzida e 

vivenciada  em  contextos  sociais  determinados,  a  música  pode  afirmar  identidades  coletivas, 

preservar tradições e questionar modelos culturais hegemônicos. Nesse sentido, ela se torna um 

instrumento simbólico por meio do qual os sujeitos reafirmam suas vivências, seus pertencimentos e 

suas formas de interpretar o mundo.

Outro aspecto relevante da música como prática social se refere à sua contribuição para a  

formação de valores éticos,  afetivos e culturais.  Ao integrar  o cotidiano dos sujeitos,  a  música 



32

influencia modos de agir, sentir e compreender a realidade social. Conforme apontam Carvalho, 

Corrêa e Costa e Costa (2023), a vivência musical em contextos diversos amplia a compreensão de 

mundo dos indivíduos e fortalece os processos de socialização e aprendizagem.

Dessa forma,  a  música como prática social  pode ser  compreendida como um fenômeno 

sociocultural  que  atravessa  a  vida  cotidiana,  promove  interação,  preserva  memórias,  fortalece 

sentimentos de pertencimento e pode atuar como forma de resistência cultural. Ao articular práticas 

coletivas e experiências individuais,  a música contribui para a constituição dos sujeitos em sua 

dimensão social, cultural e simbólica. Assim, a música ultrapassa a condição de simples expressão 

artística  e  se  afirma como um elemento fundamental  na  organização da vida social  (Carvalho; 

Corrêa; Costa e Costa, 2023). 

5.2 Construção da identidade cultural

A construção da identidade cultural está profundamente relacionada às práticas simbólicas 

que organizam a vida social dos indivíduos, entre as quais a música ocupa lugar de destaque. Em 

contextos  de  fronteira,  como  aqueles  vivenciados  por  populações  marcadas  pela  circulação 

constante  entre  territórios  nacionais,  línguas  e  culturas,  a  música  atua  como  um  elemento 

estruturante do reconhecimento cultural, permitindo que os sujeitos se identifiquem, se diferenciem 

e se posicionem socialmente. Mais do que uma forma de expressão artística, a música se constitui 

como prática  social  capaz  de  articular  memórias,  afetos  e  pertencimentos,  contribuindo  para  a 

produção  de  identidades  que  são,  simultaneamente,  locais,  híbridas  e  historicamente  situadas 

(Caetano; Missio; Deffacci, 2017).

No  contexto  fronteiriço,  a  identidade  cultural  não  se  apresenta  como  algo  fixo  ou 

homogêneo, mas como um processo dinâmico, continuamente negociado nas interações cotidianas. 

Conforme destacado no estudo sobre música, fronteira e identidade cultural de Caetano, Missio e 

Deffacci, as manifestações musicais tornam-se espaços privilegiados de reconhecimento, pois nelas 

se condensam experiências vividas, referências culturais e marcas linguísticas compartilhadas pelos 

sujeitos  da  fronteira.  Nesse  sentido,  a  música  possibilita  que  os  indivíduos  se  reconheçam 

culturalmente, não apenas pelo conteúdo das letras ou pelos ritmos utilizados, mas também pelas 

práticas sociais que envolvem sua produção e circulação.

Esse reconhecimento cultural mediado pela música está diretamente ligado à capacidade que 

ela possui de evocar experiências comuns e produzir sentidos compartilhados. Ao ouvir, cantar ou 

dançar determinadas músicas, os sujeitos acionam memórias individuais e coletivas que remetem à 



33

vida na fronteira, às relações familiares, às festas populares e às dinâmicas sociais que atravessam o 

cotidiano. Assim, a música funciona como um marcador identitário, permitindo que os indivíduos 

se  reconheçam  como  pertencentes  a  um  grupo  cultural  específico,  ainda  que  esse  grupo  seja 

caracterizado pela diversidade e pela mistura (Caetano; Missio; Deffacci, 2017).

O hibridismo cultural emerge, nesse contexto, como uma característica central da construção 

identitária. Nas regiões de fronteira, a convivência entre diferentes tradições musicais, línguas e 

referências  culturais  resulta  na  criação  de  formas  musicais  híbridas,  que  não  pertencem 

exclusivamente a uma única matriz nacional ou cultural. O texto  Música, fronteira e identidade 

cultural evidencia  que essas  produções  musicais  são fruto  de processos  históricos  e  sociais  de 

contato, circulação e troca cultural,  nos quais os sujeitos reinterpretam elementos diversos para 

produzir novas formas de expressão.

[…] As identidades nacionais estão inseridas, de um modo geral, em 
nossa língua,  em nossos  costumes e  em nossos  sistemas culturais, 
ressalta-se que essas identidades estão longe de serem homogêneas, 
uma vez que são constantemente influênciadas por diferenças étnicas, 
sociais,  geográficas e históricas. O Brasil,  em razão de sua grande 
extensão  territorial  e  sua  formação  histórica  miscigenada,  da  qual 
sofreu  diversas  influências  culturais  e  sociais  (europeia,  africana, 
indígena),  possui uma característica sócio cultural  conhecida como 
“hibridismo cultural”. […]  o hibridismo cultural articula elementos 
aparentemente  díspares  e  auto  excludentes  na  forma de  atitudes  e 
produtos culturais e é uma das marcas singulares da modernização 
não  somente  brasileira,  mas  também  latino-americana.  Esta 
característica  pode  ser  apontada  como  um  fator  essencial  na 
potencialização da criatividade intelectual e artística,  auxiliando na 
promoção e manutenção das diferentes identidades culturais presentes 
no país. (Caetano, Missio, Deffacci, 2017, p. 9)

Esse hibridismo não deve ser entendido como perda de identidade, mas como uma forma 

legítima  de  produção  cultural  que  reflete  a  complexidade  das  experiências  fronteiriças.  Ao 

contrário, as identidades construídas a partir dessas práticas musicais híbridas revelam a capacidade 

dos sujeitos de transitar entre diferentes universos culturais, apropriando-se de múltiplas referências 

para afirmar sua pertença a um espaço social específico. Nesse processo, a música atua como um 

meio de tradução cultural,  permitindo que diferenças sejam negociadas e integradas às práticas 

cotidianas.

A memória sonora desempenha papel fundamental nesse processo de construção identitária. 

As músicas que circulam na fronteira carregam marcas do passado coletivo, funcionando como 



34

arquivos  sonoros  das  experiências  vividas  pelos  grupos  sociais.  Canções,  estilos  musicais  e 

performances tornam-se suportes de memória, preservando narrativas, sentimentos e valores que 

atravessam  gerações.  Conforme  aponta  o  estudo  sobre  os  “brasiguaios”  de  Silvio  Antônio 

Colognese, a música é um dos elementos que contribuem para a manutenção das memórias culturais 

em contextos de deslocamento e mobilidade.

A origem da identidade brasiguaia esta relacionada com a imigração 
de brasileiros na fronteira com o Paraguai a partir da década de 1950. 
As primeiras levas consideráveis de brasileiros entraram em território 
paraguaio em 1954.  Em sua maioria eram grandes proprietários de 
terras.  Este  processo  se  intensificou  a  partir  de  1961,  quando  o 
Governo Paraguaio criou o programa “Marcha al Este”. […] Portanto, 
apesar  das  controvérsias  e  imprecisões  que  a  identidade  brasiguaia 
traduz,  ela  continua  sendo  amplamente  utilizada  notadamente  pela 
imprensa  e  no  cotidiano.  O  seu  sentido  é  constantemente 
reinterpretado, afirmado ou negado, agregado ou suprimido de acordo 
com os sujeitos e os interesses envolvidos no ambiente desta fronteira. 
Ela  é  uma  expressão  do  contraditório  ambiente  de  conflito  e  de 
integração envolvendo as relações identitárias nas fronteiras. E este é 
um processo dinâmico e permanente. […] A identidade brasiguaia é 
construída, reconstruída e desconstruída nesta dinâmica de relações na 
fronteira,  sem  que  nunca  possa  ser  isolada  e  definida  em  termos 
essenciais.  No  caso  dos  brasiguaios  esta  realidade  é  ainda  mais 
expressiva,  pois  se  trata  de  uma  identidade  nascida  na  fronteira. 
(Colognese, 2012, p. 149-155)

Dessa  forma,  a  construção  da  identidade  cultural  em  contextos  de  fronteira  deve  ser 

compreendida como um processo relacional, no qual a música atua como elemento mediador entre 

passado e presente, entre diferentes tradições culturais e entre experiências individuais e coletivas.  

Ao possibilitar o reconhecimento cultural, promover o hibridismo e preservar a memória sonora, a 

música contribui de maneira decisiva para a constituição das identidades fronteiriças, revelando-se 

como uma prática social fundamental na organização da vida cultural desses territórios.

5.3 Construção da identidade linguística

A  construção  da  identidade  linguística  em  contextos  de  fronteira  está  profundamente 

associada às práticas sociais que emergem do contato contínuo entre diferentes línguas e culturas. 

Nessas regiões, a língua deixa de ser compreendida como um sistema estável e homogêneo e passa 

a  ser  vivenciada  como  prática  social  dinâmica,  marcada  pela  alternância,  pela  mistura  e  pela 

negociação constante de sentidos. Na fronteira entre Ponta Porã (Brasil) e Pedro Juan Caballero 



35

(Paraguai),  esse  fenômeno  se  manifesta  de  maneira  evidente  na  convivência  cotidiana  entre  o 

português, o espanhol e o guarani, especialmente em práticas culturais como a música.

Embora o texto “O portunhol na tríplice fronteira Brasil–Colômbia–Peru”, de Ana Carolina 

da Silva Teixeira (2024) trate de um outro espaço fronteiriço, suas reflexões teóricas permitem 

compreender processos semelhantes vivenciados na fronteira Brasil–Paraguai. Segundo a autora, o 

uso híbrido das línguas não representa deficiência linguística, mas sim uma estratégia comunicativa 

legítima, construída socialmente e carregada de valor identitário.  A prática do portunhol,  nesse 

sentido,  revela-se  como um marcador  de  pertencimento fronteiriço,  que expressa  a  experiência 

cotidiana de transitar entre diferentes universos linguísticos.

[…] o portunhol é uma prática linguística que vem se desenvolvendo e 
é utilizado por essas comunidades pela proximidade das línguas no 
contexto que está inserido. Por esse motivo, o Brasil emerge como um 
país a ser reconhecido como plurilíngue, dado o contato entre diversas 
línguas em uma mesma região. […] É nesse cenário de intensa fluidez 
fronteiriça que se destaca o fenômeno do portunhol, proporcionando 
uma  compreensão  mútua  entre  hispano  falantes  e  brasileiros. 
(Teixeira, 2024, p. 31) 

Na música produzida e consumida na fronteira Brasil–Paraguai, essa mistura linguística se 

evidencia de forma expressiva. Letras que alternam entre português, espanhol e, em alguns casos, 

guarani refletem a experiência bilíngue ou multilíngue dos sujeitos fronteiriços. A música, nesse 

contexto, atua como um espaço privilegiado de legitimação dessas práticas linguísticas híbridas, 

permitindo que os  falantes  se  reconheçam cultural  e  linguisticamente  sem a  necessidade  de  se 

adequar a uma norma monolíngue. 

Ao ampliar essa discussão, Kipper (2012) oferece um importante aporte teórico ao tratar do 

contato linguístico e do bilinguismo em regiões de fronteira. A autora destaca que a proximidade 

territorial  e  a  interação  constante  entre  os  povos  tornam  inviável  a  manutenção  de  línguas 

homogêneas, favorecendo a convivência e a interpenetração linguística.

Em  se  tratando  de  situações  de  fronteira,  é  inevitável  o  contato 
linguístico entre os povos, visto que, na maioria dos casos, é apenas 
uma rua que os delimita. Verifica-se assim que é impossível afirmar 
que  nestes  locais  sobreviverão  um  português  ou  um  espanhol 
homogêneo. Nestes contextos, o contato provoca, evidentemente, uma 
convivência (abstrata) de línguas. (Kipper, 2012, p. 89)



36

Essa convivência linguística descrita por Kipper (2012) manifesta-se de forma expressiva na 

música produzida e consumida na fronteira entre Ponta Porã e Pedro Juan Caballero. Letras que 

alternam  entre  português,  espanhol  e  guarani  refletem  a  experiência  linguística  dos  sujeitos 

fronteiriços e contribuem para o fortalecimento de uma identidade linguística que se constrói a 

partir da pluralidade, e não da exclusividade de um único código linguístico. Na música fronteiriça, 

essa variação linguística se transforma em recurso expressivo. A alternância de idiomas nas letras 

não  ocorre  de  forma  aleatória,  mas  dialoga  com a  realidade  sociolinguística  local,  reforçando 

sentimentos  de  pertencimento  e  reconhecimento  entre  os  sujeitos  que  compartilham  essa 

experiência bilíngue ou multilíngue.

Na fronteira  entre  Ponta Porã e  Pedro Juan Caballero,  a  música reforça essa identidade 

linguística plural ao incorporar, de maneira natural, elementos de diferentes línguas em suas letras e 

performances.  Essa  prática  não  apenas  reflete  a  realidade  sociolinguística  local,  mas  também 

contribui para sua manutenção e fortalecimento. Ao ouvir e cantar músicas que misturam idiomas, 

os sujeitos reafirmam sua pertença a um espaço fronteiriço específico, no qual a convivência entre 

línguas  é  parte  constitutiva  da  vida  social.  observa-se  que  a  música  desempenha  um  papel 

fundamental na preservação dessa memória linguística. Ao mesclar idiomas, as canções fronteiriças 

registram a  experiência  histórica  da  convivência  entre  brasileiros  e  paraguaios,  evidenciando a 

construção de uma identidade linguística que não pertence exclusivamente a um único país, mas ao 

espaço social da fronteira.

Dessa  forma,  a  identidade  linguística  construída  na  fronteira  Ponta  Porã–Pedro  Juan 

Caballero  deve  ser  compreendida  como  um  processo  relacional,  dinâmico  e  profundamente 

vinculado  às  práticas  culturais,  especialmente  à  música.  Ao  legitimar  a  mistura  de  idiomas  e 

valorizar a pluralidade linguística, a música contribui para o fortalecimento de identidades bilíngues 

e  multilíngues,  revelando-se  como um elemento  central  na  constituição  simbólica  dos  sujeitos 

fronteiriços.



37

5.4. Síntese da análise

A análise  desenvolvida  ao  longo  deste  trabalho  permite  compreender  que  a  música,  na 

fronteira  entre  Ponta  Porã  e  Pedro  Juan  Caballero,  atua  como  um  dos  principais  elementos 

organizadores  das  identidades  cultural  e  linguística  dos  sujeitos  fronteiriços.  Mais  do  que  um 

reflexo da realidade social, a música se apresenta como uma prática ativa, que produz sentidos,  

legitima formas de falar e de viver e contribui para a construção de um sentimento de pertencimento 

compartilhado  entre  indivíduos  que  transitam cotidianamente  entre  dois  países,  duas  línguas  e 

múltiplas referências culturais.

Ao  observar  as  práticas  musicais  presentes  na  região,  torna-se  evidente  que  a  música 

acompanha o cotidiano dos sujeitos fronteiriços, estando presente em festas, encontros familiares, 

espaços públicos, rádios locais e eventos culturais. Essa presença constante faz com que a música se 

integre às experiências diárias, funcionando como um meio de interação social e como um espaço 

simbólico no qual as identidades são continuamente negociadas. Assim, a música não atua de forma 

isolada, mas se articula às práticas sociais e às vivências linguísticas dos indivíduos da fronteira.

No que diz respeito à identidade cultural,  a  análise evidencia que a música de fronteira 

expressa um forte caráter híbrido. Os gêneros musicais que circulam entre Ponta Porã e Pedro Juan 

Caballero combinam ritmos, instrumentos e estilos associados tanto à tradição brasileira quanto à 

paraguaia. Essa mistura não se dá de maneira aleatória, mas reflete a própria condição fronteiriça,  

marcada  pela  convivência  cotidiana  entre  diferentes  heranças  culturais.  Dessa  forma,  a  música 

contribui para a construção de uma identidade cultural que não se define exclusivamente como 

brasileira  ou  paraguaia,  mas  como fronteiriça,  resultante  do  contato  constante  entre  essas  duas 

matrizes culturais.

A música também se revela fundamental na construção da identidade linguística dos sujeitos 

da fronteira.  As letras das canções, bem como as práticas de escuta e de performance musical, 

frequentemente incorporam a mescla entre português, espanhol e, em alguns casos, guarani. Essa 

mistura linguística reflete o bilinguismo e o multilinguismo característicos da região e evidencia 

que a alternância entre línguas faz parte do repertório comunicativo dos indivíduos fronteiriços. Ao 

ser incorporada à música, essa prática linguística adquire visibilidade e legitimidade, deixando de 

ser percebida apenas como um desvio ou informalidade.

Nesse sentido, a música funciona como um espaço de afirmação das identidades linguísticas 

híbridas. Ao circular nos dois lados da fronteira, as canções reforçam o uso simultâneo de diferentes 

línguas, contribuindo para a consolidação de uma identidade bilíngue ou multilíngue. A música, 



38

portanto, não apenas reflete a realidade linguística da fronteira, mas participa ativamente da sua 

construção,  ao  valorizar  práticas  linguísticas  que  emergem do  contato  entre  culturas  e  línguas 

distintas.

Outro  aspecto  relevante  identificado  na  análise  é  o  papel  da  música  na  preservação  da 

memória coletiva da fronteira. As canções evocam experiências compartilhadas, histórias locais e 

vivências afetivas que atravessam gerações. Essa memória sonora contribui para a continuidade das 

referências culturais e linguísticas da região, mesmo em um contexto de constante circulação e 

transformação. Assim, a música atua como um elo entre passado e presente, permitindo que os 

sujeitos se reconheçam como parte de uma história comum.

Dessa forma, a síntese da análise permite afirmar que a música, na fronteira entre Ponta Porã 

e Pedro Juan Caballero,  desempenha um papel central  na construção das identidades cultural  e 

linguística.  Ao integrar  o  cotidiano,  promover  a  interação social,  legitimar  práticas  linguísticas 

híbridas  e  preservar  a  memória  coletiva,  a  música  se  configura  como  uma  prática  social 

fundamental para a compreensão da experiência fronteiriça. A identidade construída nesse contexto 

não é fixa nem homogênea, mas plural, dinâmica e marcada pelo trânsito constante entre culturas e 

línguas, tendo a música como um de seus principais mediadores simbólicos.



39

CONSIDERAÇÕES FINAIS

Este  trabalho  teve  como  objetivo  compreender  o  papel  da  música  na  construção  da 

identidade cultural e linguística dos indivíduos que vivem na fronteira entre Ponta Porã, no Brasil, e 

Pedro Juan Caballero, no Paraguai. Ao longo da pesquisa, buscou-se analisar a música não apenas  

como manifestação artística, mas como prática social inserida no cotidiano fronteiriço, capaz de 

expressar, reforçar e produzir identidades em um contexto marcado pelo contato constante entre 

línguas e culturas.

A partir do diálogo com os referenciais teóricos e da análise das práticas musicais presentes 

na região, foi possível constatar que a música ocupa um lugar central na vida social da fronteira. Ela 

acompanha os sujeitos em diferentes espaços e momentos, como festas, encontros, eventos culturais 

e meios de comunicação locais, funcionando como um importante elemento de interação social.  

Dessa maneira, a música se mostra profundamente vinculada às experiências cotidianas e às formas 

de convivência características do espaço fronteiriço.

No que se refere à identidade cultural,  a pesquisa evidenciou que a música de fronteira 

expressa  um  forte  caráter  híbrido,  resultado  da  combinação  de  ritmos,  estilos,  instrumentos  e 

tradições  de  origem brasileira  e  paraguaia.  Essa  mistura  musical  reflete  a  própria  condição da 

fronteira, na qual os limites nacionais se tornam mais flexíveis no plano cultural. Assim, a música 

contribui  para  a  construção de uma identidade que não se restringe a  um único pertencimento 

nacional, mas que se configura como uma identidade fronteiriça, marcada pela convivência e pelo 

compartilhamento de referências culturais.

Quanto à identidade linguística, o estudo demonstrou que a música desempenha um papel 

relevante na legitimação do bilinguismo e do multilinguismo presentes  na região.  A recorrente 

mescla  de  português,  espanhol  e  guarani  nas  letras  das  canções  evidencia  práticas  linguísticas 

comuns  no  cotidiano  da  fronteira.  Ao  serem  incorporadas  à  música,  essas  práticas  ganham 

visibilidade e reconhecimento, reforçando identidades linguísticas híbridas e valorizando formas de 

fala que emergem do contato entre diferentes línguas.

Por  conseguinte,  a  música  mostrou-se  um  importante  veículo  de  memória  coletiva,  ao 

preservar e transmitir experiências, histórias e afetos compartilhados pelos sujeitos fronteiriços. As 

canções  funcionam  como  registros  simbólicos  da  vivência  na  fronteira,  contribuindo  para  a 

continuidade das referências culturais e linguísticas da região. Nesse sentido, a música atua como 

um elemento de ligação entre passado e presente, fortalecendo o sentimento de pertencimento ao 

espaço fronteiriço.



40

Diante  disso,  conclui-se  que  a  música  exerce  um papel  fundamental  na  construção  das 

identidades  cultural  e  linguística  na  fronteira  entre  Ponta  Porã  e  Pedro  Juan  Caballero.  Ao 

atravessar  fronteiras  físicas,  linguísticas  e  simbólicas,  a  música se  configura  como uma prática 

social capaz de articular diferenças, promover o diálogo cultural e reafirmar identidades plurais.  

Este estudo contribui,  portanto,  para a compreensão da fronteira como um espaço de produção 

cultural e identitária, destacando a música como um dos principais mediadores desse processo.

No que se refere aos possíveis  desdobramentos desta  pesquisa,  considera-se que futuras 

investigações podem aprofundar a análise a partir  de abordagens empíricas mais amplas,  como 

entrevistas com músicos, produtores culturais e moradores da região, bem como análises detalhadas 

de letras e performances musicais específicas da fronteira. Estudos comparativos com outras regiões 

fronteiriças  da  América  do  Sul  também  podem  contribuir  para  identificar  semelhanças  e 

particularidades nos processos de construção identitárias mediadas pela música.

Por fim, espera-se que este trabalho incentive novas reflexões sobre o papel da música como 

prática  social  em  contextos  de  fronteira,  contribuindo  para  o  fortalecimento  de  estudos 

interdisciplinares que articulem linguagem, cultura e identidade.  Ao reconhecer a música como 

elemento central  da experiência fronteiriça,  abre-se espaço para investigações que valorizem os 

saberes locais e ampliem a compreensão sobre os múltiplos modos de viver e de se reconhecer nas 

fronteiras culturais.



41

REFERÊNCIAS

ANZALDÚA, Gloria. Borderlands/La Frontera: The New Mestiza.  4. ed. San Francisco: Aunt 
Lute Books, 2012.

ASSMANN, Jan.  Communicative and cultural  memory.  In:  ERLL, Astrid;  NÜNNING, Ansgar 
(Ed.).  Cultural  memory  studies:  an  international  and  interdisciplinary  handbook.  Berlin. 
Tradução de Paulo Soethe. New York: De Gruyter, 2008. p. 109-118.

CAETANO, João Paulo; MISSIO, Edson; DEFFACCI, Fabricio.  Música, fronteira e identidade 
cultural:  práticas  sonoras  e  construção  identitária  na  região  Brasil–Paraguai.  Revista 
RELACult – Revista Latino-Americana de Estudos em Cultura e Sociedade, v. 03, n. 519, p. 1-25, 
2017. Disponível em: relacult.claec.org.

CARVALHO,  Letícia  Ramos  de;  CORRÊA,  Gabriele  Monteiro  Filgueira;  COSTA E COSTA, 
Lucian José de Souza. A contribuição da música como prática social: um estudo de caso com 
professoras da educação infantil. Revista Nova Revista Amzônica, v. XI, n. 02, p. 124-133, 2023.

COLOGNESE, Silvio Antônio.  Brasiguaios: uma identidade na fronteira Brasil/Paraguai. v. 
19, n. 38, p. 145-157, 2012. Disponível em: https://doi.org/10.48075/rtc.v19i38.9693.

FRANCO,  Marcelo;  CONTE,  Juliano.  Fronteira,  identidade  e  práticas  culturais:  dinâmicas 
sociais na região Brasil–Paraguai.  Revista Verde Grande: geografia e interdisciplinaridade, v. 5, 
n. 1, p. 81-101, 2023. Disponível em: https://doi.org/10.46551/rvg267523952023181101.

GIL, Antonio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa. 4. ed. – São Paulo: Atlas, 2002.

GROSJEAN, François. The Complementarity Principle and its impact on processing, acquisition, 
and  dominance.  In.  Carmen  Silva-Corvalán  and  Jeanine  Treffers-Daller  (eds).  Language 
dominance  in  bilinguals:  Issues  of  measurement  and  operationalization.  Cambridge: 
Cambridge University Press, 2016, p. 66-84.

HALL, Stuart. Cultural identity and diaspora in. Rutherford (org.), Jdentity: community, culture, 
differ ence.  Tradução de Regina Afonso. London: Lawrence and Wishart, 1990, p. 222-237. 

KIPPER,  Elisângela.  Aquisição  de  segunda  língua  em  contextos  de  bilinguismo 
societal. Letrônica, [S.  l.],  v.  5,  n.  3,  p.  88–102,  2013.  Disponível  em: 
https://revistaseletronicas.pucrs.br/letronica/article/view/12162.

OCHOA  GAUTIER,  Ana  María.  Aurality:  listening  and  knowledge  in  nineteenth-century 
Colombia. Durham: Duke University Press, 2014. 

OLIVEIRA. Vinicius Moraes Machado de.  “Navegando no remanso”: Identidade nacional e 
música fronteiriça no Brasil  – décadas 1930-1950.  2022. Dissertação de mestrado – UNESP, 
Franca, 2022.

TEIXEIRA, Ana Carolina da Silva.  O portunhol na Tríplice Fronteira Brasil/Colômbia/Peru: 
uma  análise  da  Paisagem  Linguística. 2024.  126  f.  Dissertação  (Mestrado  em  Letras)  - 
Universidade Federal do Amazonas, Manaus (AM) 2024.

https://revistaseletronicas.pucrs.br/letronica/article/view/12162
https://doi.org/10.46551/rvg267523952023181101
https://doi.org/10.48075/rtc.v19i38.9693


42

WICHMANN, Søren.  Review of:  THOMASON, Sarah Grey; KAUFMAN, Terrence.  Language 
contact, creolization, and genetic linguistics. Language, v. 67, n. 2, 1991, p. 217-221.


