
Serviço Público Federal 
Ministério da Educação 

Fundação Universidade Federal de Mato Grosso do Sul 
 
 

REFLEXÕES SOBRE O PROJETO MITÃ AVA E A EDUCAÇÃO ESCOLAR 

INDÍGENA NO CONTEXTO URBANO DE NAVIRAÍ: AVANÇOS E DESAFIOS DA 

INTERCULTURALIDADE 

 
Vinicius Pereira Plácido dos Santos,  

UFMS/CPNV,  
vinicius_pereira_p@ufms.br 

 
Orientadora 

Telma Romilda Duarte Vaz 
telma.vaz@ufms.br 

 
 

 
RESUMO 
Este artigo reflete sobre os sentidos e os alcances do Projeto Mitã Ava (2021–2024) na 
educação escolar indígena dos povos Guarani e Kaiowá em Naviraí-MS, considerando o 
contexto urbano, o enfraquecimento dos vínculos territoriais e os desafios linguísticos 
enfrentados pelas crianças indígenas. A pesquisa adota abordagem qualitativa e baseia-se em 
análise documental, interpretada à luz de referenciais da decolonialidade, da interculturalidade 
crítica e da ecologia de saberes. Buscou-se compreender como o Mitã Ava organiza suas 
práticas pedagógicas bilíngues, desenvolve materiais didáticos próprios e promove ações de 
valorização da língua guarani-kaiowá e de elementos culturais tradicionais. Os resultados 
sugerem que, mesmo diante de fragilidades estruturais e da ausência de políticas públicas 
consistentes, o projeto cria espaços de convivência intercultural, fortalece vínculos 
comunitários e amplia as oportunidades de contato das crianças com sua língua materna. 
Assim, o Mitã Ava constitui uma experiência singular no município, oferecendo subsídios 
para refletir sobre possibilidades e limites da educação intercultural em contextos urbanos. 
 
Palavras-chave: Educação escolar indígena; interculturalidade crítica; língua 
guarani-kaiowá; ecologia de saberes. 
 

1. INTRODUÇÃO 

A educação escolar indígena no Brasil possui uma trajetória marcada por tensões 

estruturais entre o Estado e os povos originários. Durante grande parte do século XX, 

prevaleceram políticas integracionistas e assimilacionistas que buscavam negar identidades 

culturais e incorporar os chamados “silvícolas” à “comunhão nacional”, conforme 

estabelecido pelo Código Civil de 1934 (Lima, 1995). Sob essa lógica, instituições como o 

Serviço de Proteção aos Índios (SPI) operaram mecanismos de tutela que produziram 

apagamentos linguísticos, epistemológicos e territoriais, configurando um modelo escolar 

voltado à aculturação. 

1 
 



Serviço Público Federal 
Ministério da Educação 

Fundação Universidade Federal de Mato Grosso do Sul 
 
 

A Constituição Federal de 1988 marcou uma ruptura normativa ao reconhecer os 

povos indígenas como sujeitos de direitos coletivos originários, assegurando respeito às suas 

línguas, tradições e formas próprias de organização social (Brasil, 1988, arts. 231 e 232). No 

campo educacional, o Art. 210, § 2º instituiu a obrigatoriedade do uso das línguas maternas e 

dos processos próprios de aprendizagem, orientando a construção de uma educação escolar 

indígena bilíngue, específica e intercultural. Esse marco foi fortalecido pela Lei nº 

9.394/1996, pelo Decreto nº 6.861/2009 e pela Convenção nº 169 da Organização 

Internacional do Trabalho – OIT (Brasil, 1996; Brasil, 2009; OIT, 2004). 

Contudo, a realidade vivida pelas comunidades em contextos urbanos frequentemente 

contrasta com as garantias legais. A migração forçada, a ausência de terras e o 

enfraquecimento dos vínculos comunitários dificultam a transmissão de saberes e intensificam 

a pressão assimilacionista. Para Ramires e Medeiros (2019), a perda da língua materna 

fragiliza pilares da cosmologia Guarani e Kaiowá, ameaçando o teko1 – o modo próprio de ser 

desses povos. É neste cenário que surge, em Naviraí-MS, o Projeto Mitã Ava (2021), criado a 

partir da demanda das lideranças indígenas para atender crianças Guarani e Kaiowá 

matriculadas na rede municipal urbana, com foco na valorização da língua materna e na 

promoção de práticas pedagógicas interculturais (Gallo, 2019). 

Diante desse contexto, o presente estudo tem como objetivo refletir sobre os sentidos e 

alcances do Projeto Mitã Ava, analisando suas práticas bilíngues e interculturais e os 

significados que elas assumem para a formação das crianças indígenas. Busca-se situar essa 

experiência em um campo de disputa por reconhecimento, território e modos de existir, 

compreendendo como o projeto tensiona as fronteiras entre a escola urbana hegemônica e as 

perspectivas educativas próprias dos povos Guarani e Kaiowá. 

Para esse fim, adota-se uma abordagem qualitativa fundamentada em análise 

documental (Cellard, 2008; Gil, 2017). O corpus é composto por documentos institucionais 

produzidos pelo Projeto Mitã Ava, legislação pertinente e relatórios técnicos do período 

analisado. A interpretação dos materiais segue um enfoque crítico-interpretativo, articulando 

os referenciais da interculturalidade crítica (Walsh, 2009; 2019), da ecologia de saberes 

1 O termo Teko, utilizado pelos povos Guarani, refere-se ao seu "modo de ser" ou "sistema de vida" tradicional. 
Engloba de forma indissociável a organização social, a espiritualidade, a economia, o conhecimento e a relação 
com o território, constituindo o fundamento de sua cosmovisão 

2 
 



Serviço Público Federal 
Ministério da Educação 

Fundação Universidade Federal de Mato Grosso do Sul 
 
 
(Santos, 2002; 2007), das reflexões de Krenak (2019) sobre reexistência e cosmopolítica 

indígena, além de estudos sobre educação escolar indígena. 

 

Quanto ao percurso analítico, o trabalho organiza-se em três movimentos 

complementares. Inicialmente, situa os documentos em seu contexto histórico e político de 

produção; em seguida, identifica os temas recorrentes nas ações desenvolvidas pelo projeto; 

por fim, examina os pontos de tensão e as potencialidades que o Mitã Ava apresenta para a 

educação indígena em ambiente urbano. Essa articulação entre contextualização, recorrências 

temáticas e análise interpretativa funciona como uma triangulação interna das informações, 

oferecendo uma compreensão mais ampla e coerente da experiência estudada. 

A participação extensionista do pesquisador – que integrou o Programa de Educação 

Tutorial – e atuou como bolsista no Programa de Educação Tutorial (PET2)) Por 15 meses, 

sendo 12 deles dedicados ao Mitã Ava — embora significativa como vivência formativa —, 

não se configura como fonte primária de dados em sentido estrito. Ela é mobilizada apenas 

como elemento contextual que auxilia na leitura das situações descritas nos documentos. A 

inexistência de entrevistas e de observações sistemáticas confere ao estudo o caráter de 

análise documental interpretativa, focalizando o Mitã Ava como experiência situada e 

evitando generalizações que ultrapassem o escopo das fontes examinadas. 

Assim, a relevância deste estudo reside na possibilidade de ampliar a compreensão 

sobre experiências educativas indígenas em contexto urbano, contribuindo para o 

fortalecimento de práticas escolares sensíveis às diferenças culturais e linguísticas e para o 

debate acerca de políticas públicas que respeitem e valorizem os modos próprios de aprender 

e ensinar dos povos originários 

2. EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA NO BRASIL: MARCOS LEGAIS, 

EPISTEMOLÓGICOS E DESAFIOS CONTEMPORÂNEOS 

2.1. Da assimilação à proteção dos direitos: marcos legais e transformações históricas 

A trajetória da educação escolar indígena no Brasil espelha a forma como o Estado 

historicamente se relacionou com os povos originários, sobretudo pautada por políticas de 

2  O Programa de Educação Tutorial (PET) é um programa do governo federal brasileiro vinculado à Secretaria 
de Educação Superior (SESu/MEC) que busca promover a indissociabilidade entre ensino, pesquisa e extensão 
na graduação.  

3 
 



Serviço Público Federal 
Ministério da Educação 

Fundação Universidade Federal de Mato Grosso do Sul 
 
 
caráter assimilacionista e integracionista. Durante grande parte do século XX, buscou-se 

submeter esses povos à chamada “comunhão nacional” — expressão presente no Art. 5º do 

Código Civil de 1934 —, revelando o racismo institucional do período e a negação de suas 

especificidades socioculturais. Sob essa lógica, o discurso tutelar, operacionalizado por 

instituições como o Serviço de Proteção aos Índios (SPI), legitimava o apagamento de 

identidades, línguas e saberes, impondo uma ordem colonial de controle dos diferentes modos 

de vida (Lima, 1995). 

A Constituição Federal de 1988 inaugurou um marco jurídico distinto ao romper 

formalmente com essa perspectiva integracionista, reconhecendo os povos indígenas como 

sujeitos de direitos originários e coletivos. Seus Artigos 231 e 232 garantem o respeito à 

organização social, línguas, crenças, tradições e territórios, enquanto o Art. 210, §2º 

introduziu o direito à utilização das línguas maternas e dos processos próprios de 

aprendizagem no âmbito escolar. Com isso, a escola passa a ser concebida não mais como 

instrumento de aculturação, mas como espaço de fortalecimento identitário e de promoção da 

cidadania indígena. 

Esse movimento foi reforçado pela Convenção nº 169 da OIT, ratificada pelo Brasil 

em 2004, que consolidou o direito à educação bilíngue e intercultural como princípio 

universal. O Art. 29 do tratado exige que os Estados garantam o acesso à educação em todos 

os níveis para que as crianças indígenas possam “participar plenamente e em condições de 

igualdade na vida de sua própria comunidade e na da comunidade nacional” (OIT, 2004). 

A incorporação desses princípios levou ao fortalecimento do arcabouço legal interno. 

A LDB nº 9.394/1996 consolidou a educação escolar indígena como modalidade específica, 

bilíngue e intercultural, enquanto o Decreto nº 6.861/2009 detalhou essa política e 

institucionalizou a gestão participativa, exigindo o envolvimento das comunidades na 

formulação das propostas pedagógicas (BRASIL, 2009). Assim, a legislação brasileira 

redefine a função da escola indígena: ela deve ser um espaço de resistência epistêmica, 

valorização cultural e construção de autonomia. 

Ainda assim, é fundamental reconhecer que a base educativa indígena é anterior e 

independente da escola. Como ressalta Gersem (2008), rituais, ritos e cerimônias constituem a 

verdadeira ação pedagógica, educando os indivíduos em todas as etapas da vida. A educação 

escolar indígena, portanto, deve ser vista como complementar — e não substitutiva — aos 

4 
 



Serviço Público Federal 
Ministério da Educação 

Fundação Universidade Federal de Mato Grosso do Sul 
 
 
modos de aprendizagem comunitários e ritualísticos. Para cumprir seu papel sem reproduzir 

novas formas de assimilação, precisa ser estruturada sobre o tripé da gestão participativa, do 

bilinguismo e da interculturalidade crítica, preferencialmente situada em territórios indígenas, 

onde a educação possa dialogar organicamente com os modos de viver e aprender de cada 

povo. 

2.2. Interculturalidade crítica como princípio estruturante da educação escolar indígena 

Enquanto conceito, a interculturalidade diz respeito ao estabelecimento de relações 

simétricas e democráticas entre culturas distintas. Contudo, como destaca Walsh (2019), é 

necessário diferenciar a interculturalidade crítica do multiculturalismo. O multiculturalismo 

opera como política de reconhecimento superficial, mantendo intactas as estruturas de poder 

que produzem desigualdades. Nas palavras de Walsh (2009), a apropriação estatal de uma 

interculturalidade esvaziada de seu potencial transformador converte-se em estratégia para 

manter a ordem colonial vigente. 

Esse processo também é apontado por Candau (2000), quando a autora observa que 

discursos multiculturais frequentemente culpabilizam o colonizado por não se integrar, 

justificando assim a continuidade da dominação. Ao contrário disso, a interculturalidade 

crítica reivindica uma ruptura com os paradigmas epistemológicos que hierarquizam saberes e 

instituem a superioridade da matriz eurocentrada. Trata-se de um projeto político inacabado, 

comprometido em enfrentar a colonialidade — “uma estrutura e matriz de poder racializado e 

hierarquizado” (Walsh, 2009, p. 3). 

Neste trabalho, tal perspectiva orienta a análise do Projeto Mitã Ava. A 

interculturalidade crítica aqui funciona como lente para compreender práticas, relações de 

poder, horizontalidade dos saberes e a agência indígena na construção de pedagogias próprias. 

A aplicação desse conceito ultrapassa a dimensão curricular e implica a redistribuição da 

autoridade epistêmica na sala de aula, reconhecendo o professor não indígena como aprendiz 

da cosmologia indígena e afirmando a escola como espaço de reexistência, e não de 

assimilação. 

2.3. Ecologia de saberes: superando a monocultura do conhecimento 

A ecologia de saberes, formulada por Boaventura de Sousa Santos, fornece base 

teórica para desestabilizar a “monocultura do saber moderno ocidental”, que historicamente 
5 

 



Serviço Público Federal 
Ministério da Educação 

Fundação Universidade Federal de Mato Grosso do Sul 
 
 
marginalizou saberes indígenas, camponeses e populares (Santos, 2007). Não há um saber 

absoluto, mas pluralidades de saberes e ignorâncias. O epistemicídio, entendido como o 

apagamento sistemático de conhecimentos, ocorre quando apenas um tipo de saber é 

legitimado como universal levando ao apagamento sistemático de todos os demais 

conhecimentos. 

O autor critica o pensamento abissal moderno, que separa o mundo entre o que está 

“deste lado da linha” (a ciência moderna) e o que está “do outro lado” (crenças e 

conhecimentos não europeus), invisibilizando-os enquanto formas legítimas de conhecimento 

(Santos, 2007). 

A ecologia de saberes propõe um diálogo que reconhece hierarquias contextuais, 

valorizando diferentes epistemologias sem subordinação. O próprio autor a define da seguinte 

forma: 

A ecologia de saberes é um conjunto de epistemologias que partem 

da possibilidade da diversidade e da globalização contra-hegemónicas e 

pretendem contribuir para as credibilizar e fortalecer. [...] Trata-se de uma 

ecologia porque assenta no reconhecimento da pluralidade de saberes 

heterogêneos, da autonomia de cada um deles e da articulação sistêmica, 

dinâmica e horizontal entre eles. (SANTOS, 2008, p. 11-12). 

Esse processo implica a “tradução intercultural”, que identifica convergências, 

complementaridades e tensões entre os saberes (Santos, 2007). Tal proposta aproxima-se de 

Walsh (2009), ao propor que o diálogo não seja somente troca cultural, mas um projeto 

político capaz de enfrentar desigualdades históricas. 

Aplicada ao contexto da educação indígena urbana, essa teoria denuncia a persistência 

da “monocultura do currículo” nas escolas regulares. Mesmo com garantias legais, a escola 

hegemônica continua impondo o conhecimento ocidental como verdade única, produzindo 

inferiorização e acelerando a perda linguística (Santos, 2002). Nesse cenário, o Projeto Mitã 

Ava emerge como prática concreta de ecologia de saberes, ao valorizar a língua guarani, a 

cosmologia indígena e os saberes tradicionais. 

2.4. Saberes indígenas e decolonização do pensamento: contribuições de Ailton Krenak 

6 
 



Serviço Público Federal 
Ministério da Educação 

Fundação Universidade Federal de Mato Grosso do Sul 
 
 

A reflexão de Ailton Krenak (2019), em Ideias para adiar o fim do mundo, oferece 

caminhos importantes para compreender a educação indígena sob uma perspectiva decolonial. 

Sua crítica ao modelo de civilização ocidental denuncia a separação entre humanidade e 

natureza, sustentada pela colonialidade do ser e do saber. Ao afirmar que “O que chamamos 

de humanidade é uma espécie em negação, que se recusa a aceitar que é parte da Terra” 

(Krenak, 2019, p. 2), o autor aponta o distanciamento moderno como raiz de múltiplas crises 

contemporâneas. 

Krenak denuncia ainda o esvaziamento da esfera pública e a transformação do sujeito 

em consumidor: “Transformamos as pessoas em consumidores, e não em cidadãos” (Krenak, 

2019, p. 24), o que reforça a urgência de pedagogias que cultivem outra relação com o 

território, com o coletivo e com a própria ideia de vida. Essa crítica se amplia quando o autor 

aponta a atuação globalizada das corporações, que uniformizam concepções de 

desenvolvimento e impõem padrões culturais de bem-estar: “Espalham quase que o mesmo 

modelo de progresso que somos incentivados a entender como bem-estar no mundo todo” 

(Krenak, 2019, p. 20). 

Ao tratar de pertencimento e de cosmologias, o autor evidencia que a educação 

indígena não pode ser reduzida a uma transposição curricular. Trata-se de uma pedagogia da 

reexistência, fundamentada na oralidade, no território, nos mais velhos, nos rituais e na 

memória — dimensões essenciais para pensar a interculturalidade crítica. Sua obra oferece, 

assim, indicadores analíticos para observar, no campo educacional, a presença (ou tentativa de 

reconstrução) de relações pedagógicas com o território, de estratégias de valorização da língua 

guarani-kaiowá como veículo de cosmovisão e de incorporação de saberes tradicionais como 

fundamento de uma pedagogia da reexistência. 

Não se pode esquecer que, como lembra o autor, a crise ecológica é também uma crise 

de sentido e de imaginário. Superá-la exige mais do que soluções técnicas: requer uma virada 

ontológica e ética, capaz de deslocar os fundamentos do pensamento moderno e abrir-se a 

outras possibilidades de existência. Reconhecer e integrar os saberes indígenas à educação, 

especialmente em contextos interculturais, é passo fundamental para “adiar o fim do mundo” 

e reconstruir os vínculos entre conhecimento, território, cultura e vida. 

2.5. Educação indígena em contexto urbano: território, língua e identidade sob pressão 

7 
 



Serviço Público Federal 
Ministério da Educação 

Fundação Universidade Federal de Mato Grosso do Sul 
 
 

Para entender o cenário onde o Projeto Mitã Ava atua, é preciso olhar para as raízes do 

problema. A situação precária da educação escolar indígena em Naviraí não é um acaso, mas 

sim o resultado de tensões históricas muito mais profundas. Mato Grosso do Sul, palco dessa 

realidade, concentra a segunda maior população indígena do país, com mais de 116 mil 

pessoas, segundo o último Censo (IBGE, 2022). No entanto, essa expressiva presença convive 

com um paradoxo violento: o Estado é, historicamente, um dos recordistas em conflitos 

fundiários e assassinatos de indígenas, como mostram os relatórios anuais do Conselho 

Indigenista Missionário (CIMI, 2023).  

Esse cenário de conflito tem sua base econômica assentada no agronegócio. A 

consolidação econômica e política da região se deu, em grande medida, sobre a expropriação 

dos territórios tradicionais dos Guarani e Kaiowá. As tekohas foram progressivamente 

convertidas em latifúndios. Esse processo forçou o deslocamento de famílias inteiras para as 

periferias urbanas, rompendo os laços que sustentam sua cosmologia.  

Dentro desse contexto de disputa e pressão, a escola urbana tradicional muitas vezes 

acaba funcionando como um braço dessa lógica colonial. A precariedade da educação 

oferecida às crianças indígenas é, assim, um sintoma de um projeto maior que desvaloriza 

seus modos de existir. As crianças Guarani e Kaiowá que chegam às salas de aula em Naviraí 

carregam não só a barreira do português, mas o peso de um histórico de resistência e 

violência. A escola, despreparada e moldada por uma visão única de conhecimento tende a 

ver essa diferença como um "déficit", ignorando a legitimidade de seus saberes.  

É nesse terreno hostil que o Projeto Mitã Ava tenta conquistar espaço, buscando ser 

um contraponto. A falta de políticas públicas que efetivamente conectem o conhecimento 

tradicional ao escolar, a carência de escolas diferenciadas e a infraestrutura precária nas 

retomadas não são falhas pontuais; são a expressão clara de como os modos de vida indígenas 

seguem sendo negligenciados em favor de um modelo de desenvolvimento excludente. 

Nesse quadro desafiador, a língua emerge como um bastião de resistência. Para a 

comunidade Guarani e Kaiowá, a língua materna não é apenas um meio de comunicação — 

ela é o caminho para acessar e manter vivo o teko, o modo de ser e viver. Como Ramires e 

Medeiros (2019) mostram, o guarani é essencial para transmitir saberes ligados diretamente à 

espiritualidade e à cosmologia desse povo. Muitos desses conhecimentos, como cantos, rezas 

8 
 



Serviço Público Federal 
Ministério da Educação 

Fundação Universidade Federal de Mato Grosso do Sul 
 
 
e histórias sagradas, não têm tradução em português, o que faz da língua um pilar 

insubstituível para manter viva a identidade étnica. 

A perda linguística, por isso, é uma ameaça que vai além do fim de um sistema de 

comunicação — ela põe em risco culturas, histórias e modos de saber inteiros. O contato 

forçado e desigual com a sociedade não indígena acelera essa substituição, e os jovens, cada 

vez mais imersos em outras línguas, têm dificuldade para entender e reproduzir os 

ensinamentos dos mais velhos, como alertam Ramires e Medeiros (2019). Isso fragiliza a 

transmissão oral do conhecimento, e a situação piora com a invisibilidade histórica e a falta de 

políticas públicas específicas, especialmente nas cidades, onde o acesso a direitos não leva em 

conta as particularidades indígenas. 

A migração forçada ao meio urbano, seja por estudo, trabalho ou diante da violência 

no campo, coloca os jovens em ambientes onde o português e a cultura dominante são 

hegemônicos. Iniciativas como o projeto “Cartografias Indígenas Naviraienses”, já haviam 

identificado a necessidade de mapear a população indígena no município, afim de facilitar as 

demandas do governo municipal e contribuir para com a assistência a esta classe esquecida 

pelo poder público (Souza et al, 2020). Nesse cenário, o guarani pode ser estigmatizado e os 

laços comunitários enfraquecidos. A escola, que antes era instrumento de imposição do 

português e de valores não indígenas, hoje se torna um espaço de tensão, onde a identidade 

linguística e cultural é constantemente negociada, como comenta Ortiz (2022). A perda da 

língua entre os jovens indígenas reflete, assim, um processo mais amplo de desenraizamento e 

fragilização dos modos tradicionais de socialização. 

Dessa forma, a escola aparece como espaço estratégico de resistência e (re)construção 

identitária. Quando a comunidade tem voz e a educação é diferenciada, a escola pode se 

tornar um apoio importante para a cultura. Um currículo que inclua o guarani como língua de 

ensino e os saberes tradicionais como conteúdo permite um diálogo intercultural que fortalece 

a autoestima e o pertencimento. A valorização da oralidade e a presença dos mais velhos — 

como os ñanderu3 — na escola são fundamentais para que a educação seja algo integral, 

ligado à vida da comunidade. Como destacam Ramires e Medeiros (2019, p. 48), citando 

Aquino (2012), “Os conhecimentos são transmitidos pelos mais velhos e até pelas outras 

3  É um título de liderança entre os Guarani, referindo-se a um cacique ou xamã de altíssima autoridade espiritual 
e política. Diferencia-se de Ñanderu (o divino) por ser um tratamento dirigido a uma liderança humana de 
exceptional reconhecimento 

9 
 



Serviço Público Federal 
Ministério da Educação 

Fundação Universidade Federal de Mato Grosso do Sul 
 
 
crianças com quem convivem, seja na família ou com os parentes que estão no entorno. A 

educação à vida vai acontecendo no dia a dia e em vários locais: seja na beira do fogo, da 

madrugada, no amanhecer”. 

O papel da escola, então, não é substituir a educação familiar e comunitária, mas 

somar forças com ela, criando uma trincheira contra a assimilação. Projetos como a “I Mostra 

Cultural Ore Reko” (Nosso Modo de Ser), que Ortiz (2022, p. 62) descreve, mostram como a 

escola pode ser um local de revitalização, onde “atividades assim são importantes para a 

valorização e fortalecimento do nosso teko, nossos costumes e sua ferramenta principal, a 

língua materna”. Dessa forma, a educação escolar indígena e intercultural, ao articular “dois 

mundos” sem hierarquia, ajuda as novas gerações a transitarem entre diferentes saberes sem 

abandonar suas raízes. 

A relação dos povos indígenas com o território é fundamental para a transmissão dos 

saberes. Longe das tekohas4, crianças e jovens se distanciam do ambiente em que a língua e os 

rituais são vividos no dia a dia. A convivência com a cultura hegemônica e a pressão 

assimilacionista nas cidades aceleram muito essa perda linguística. Como Soares (2014) 

observa, o desenraizamento nas periferias urbanas fragiliza os mecanismos tradicionais de 

transmissão cultural. Sem os rituais, as narrativas associadas a lugares específicos e o 

cotidiano comunitário que dão sentido às palavras, a língua perde sua função vital — e pode 

acabar se tornando apenas objeto de estudo, e não veículo de vida. 

Assim, a efetivação dos direitos conquistados torna-se ainda mais urgente. A falta de 

escolas específicas, diferenciadas e bilíngues em áreas urbanas impede o acesso a uma 

educação que realmente fortaleça a identidade. Sem políticas que articulem o conhecimento 

tradicional e o escolar, a escola, em vez de cumprir seu papel, pode transformar-se em mais 

um fator de apagamento cultural, afetando a autoestima e a organização da comunidade. A 

luta por uma educação intercultural crítica é, em última instância, a luta pela continuidade da 

vida e da cultura indígena, mesmo nos contextos mais difíceis 

3. O PROJETO MITÃ AVA: AVANÇOS E DESAFIOS NO MUNICÍPIO DE NAVIRAÍ 

3.1. Apresentação do Projeto Mitã Ava 

4 Tekoha é a materialização do modo de ser indígena; é o espaço territorial, físico e cósmico, indispensável para 
que o teko se realize plenamente. O tekoha não é apenas o lugar onde se vive, mas a própria condição de 
existência de um povo, onde a cultura se nutre, se pratica e se transmite. 

10 
 



Serviço Público Federal 
Ministério da Educação 

Fundação Universidade Federal de Mato Grosso do Sul 
 
 

O município de Naviraí, em Mato Grosso do Sul, apresenta uma dinâmica urbana 

marcada por tensões decorrentes da ocupação histórica de territórios indígenas e do 

deslocamento forçado de famílias Guarani e Kaiowá para regiões periféricas. Esse cenário de 

invisibilidade e apagamento cultural (Gallo, 2019) motivou, em 2019, uma demanda das 

lideranças indígenas ao Ministério Público Federal para a implementação de ações de 

educação escolar intercultural voltadas às crianças matriculadas na rede municipal. 

A primeira resposta institucional ocorreu com a contratação de dois profissionais, 

embora sem diretrizes pedagógicas claras, o que resultou em ações pouco estruturadas. Um 

marco inicial foi o levantamento populacional realizado por Luciane Gallo, liderança indígena 

urbana, identificando 72 crianças indígenas na rede municipal, majoritariamente falantes de 

guarani-kaiowá. Em 2021, com a nomeação de Gallo para a coordenação, o Projeto Mitã Ava 

foi reorganizado e passou a funcionar em articulação com lideranças do Tekoha Kurupi e do 

Tekoha urbano M’boreviry, assumindo a valorização da língua materna e dos estudos culturais 

associados ao currículo escolar como eixo fundamental. 

O projeto fundamenta-se nas normativas que reconhecem a educação escolar indígena 

como modalidade bilíngue e intercultural, tais como a Lei nº 9.394/1996 (BRASIL, 1996), o 

Decreto nº 6.861/2009 (BRASIL, 2009) e a Lei Complementar nº 110/2011 (NAVIRAÍ, 

2011). Inicialmente, atendia 78 crianças em fase de alfabetização no contraturno escolar; 

posteriormente, passou a atender cerca de 190 estudantes do ensino fundamental, com ênfase 

no acompanhamento do processo de aprendizagem em português e guarani-kaiowá. 

Sua metodologia organiza-se em três eixos principais:​

a) produção de materiais didáticos bilíngues;​

b) aulas de Língua Guarani ministradas por professores indígenas;​

c) avaliações diagnósticas para nivelamento de leitura, reconhecimento de alfabeto e 

numerais. 

Como estratégia complementar, o projeto realiza encaminhamentos intersetoriais para 

saúde, assistência social e conselhos especializados. A equipe é composta predominantemente 

por profissionais indígenas, incluindo docentes formados em licenciatura intercultural. Há 

defesa pela ampliação da equipe com professores formados pelo programa Ara Verá5, visando 

5 Programa pioneiro do governo de São Paulo em parceria com a USP que visava formar professores indígenas 
para atuar nas escolas de suas próprias comunidades. Sua principal inovação foi reconhecer a necessidade de os 
próprios povos indígenas serem os gestores do processo educacional. O Ara Verá é considerado um precursor 
direto das atuais licenciaturas interculturais para a formação de professores indígenas. 

11 
 



Serviço Público Federal 
Ministério da Educação 

Fundação Universidade Federal de Mato Grosso do Sul 
 
 
maior capilaridade nas ações. A legitimidade comunitária do projeto decorre da participação 

sistemática de mães e lideranças das áreas de retomada, que acompanham e supervisionam as 

atividades pedagógicas. 

Apesar dos avanços, persistem limitações significativas: falta de espaço físico 

adequado, carência de materiais estruturados e precariedade das condições de atendimento nas 

retomadas, muitas vezes sem água potável, banheiro, salas adequadas ou merenda. As ações 

alcançam atualmente 290 famílias indígenas, inclusive estudantes privados de liberdade na 

AGEPEN, reforçando o caráter abrangente do projeto. 

O Mitã Ava, nesse sentido, busca consolidar práticas pedagógicas interculturais 

coerentes com a pluralidade linguística e cultural Guarani e Kaiowá, tensionando a tendência 

homogeneizadora da escola urbana e colaborando para processos de aprendizagem situados 

culturalmente. 

3.2. Análise Crítica e Reflexões Sobre o Projeto Mitã Ava 

A análise documental e crítico-interpretativa do Projeto Mitã Ava revela uma iniciativa 

situada entre avanços pedagógicos e fragilidades estruturais, cujas práticas dialogam 

diretamente com a interculturalidade crítica proposta por Walsh (2009; 2019). As ações 

implementadas procuram romper com relações hierarquizadas entre conhecimentos, 

afirmando a legitimidade da língua guarani-kaiowá e dos saberes tradicionais como 

fundamentos pedagógicos — movimento que desafia a ordem escolar colonial. 

A própria existência do Mitã Ava evidencia a insuficiência da escola urbana 

hegemônica em responder às necessidades das crianças indígenas. A dificuldade relatada por 

professores não indígenas quanto à alfabetização de estudantes Guarani e Kaiowá materializa 

o que Santos (2007) descreve como “pensamento abissal”: a separação entre conhecimentos 

legitimados e conhecimentos relegados à invisibilidade. A escola opera, assim, sob a 

“monocultura do saber moderno ocidental”, produzindo fracasso escolar que não decorre de 

suposta incapacidade do estudante, mas da inadequação epistemológica da instituição às 

realidades indígenas. 

A documentação do projeto mostra que as práticas bilíngues aplicadas pelos 

professores indígenas criam “zonas de contato” (Santos, 2007) onde saberes distintos podem 

dialogar sem subordinação. Atividades lúdicas envolvendo partes do corpo (minha cabeça 

“che akã”, minha boca “che juru”), oficinas de artes tradicionais e estratégias de alfabetização 
12 

 



Serviço Público Federal 
Ministério da Educação 

Fundação Universidade Federal de Mato Grosso do Sul 
 
 
em fases demonstram um processo próximo ao que Santos (2002) classifica como sociologia 

das ausências: transformar experiências antes invisibilizadas em conhecimento reconhecido e 

valorizado. Esse processo também ecoa Krenak (2019), ao reafirmar o vínculo entre língua, 

território e existência, propondo uma pedagogia ancorada na reexistência indígena. 

Nesse sentido, os registros do projeto indicam avanços concretos na aprendizagem, 

especialmente entre alunos encaminhados com níveis pré-silábicos e que, após 

acompanhamento, alcançam níveis alfabéticos e ortográficos. Essa evolução reforça a tese de 

Ramires e Medeiros (2019), segundo a qual a língua materna potencializa a cognição, a 

autoestima e o pertencimento. 

Entretanto, as análises também evidenciam a distância entre o marco legal e a 

realidade material. As condições relatadas nas retomadas — ausência de infraestrutura básica, 

estradas precárias, falta de merenda e espaços improvisados — ilustram a “monocultura da 

naturalização das diferenças” (Santos, 2002), que transforma desigualdades em normalidade. 

Essa precarização sistemática reforça a continuidade histórica do descaso estatal, conforme 

discutido por Lima (1995). 

Por outro lado, momentos simbólicos, como a abertura de uma formação docente com 

a reza de um ñanderu, funcionam como atos de decolonização que deslocam relações de 

poder e produzem reconhecimento epistêmico. Esses episódios exemplificam a 

interculturalidade crítica como prática política viva — e não apenas diretriz curricular. 

Assim, o Projeto Mitã Ava configura-se menos como solução plena e mais como um 

movimento consistente de resistência epistêmica. Ele tensiona a colonialidade escolar, cria 

possibilidades de diálogo entre saberes, fortalece vínculos identitários e revela caminhos para 

uma educação indígena urbana que seja, simultaneamente, bilíngue, intercultural e decolonial. 

Seus avanços, embora significativos, dependem de políticas públicas estruturadas e de 

condições materiais dignas para que o direito à educação escolar indígena seja plenamente 

realizado. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Este estudo teve como objetivo compreender, por meio de uma reflexão 

crítico-interpretativa, como o Projeto Mitã Ava tem se organizado no contexto urbano de 

Naviraí-MS e quais sentidos suas práticas pedagógicas bilíngues e interculturais assumem na 
13 

 



Serviço Público Federal 
Ministério da Educação 

Fundação Universidade Federal de Mato Grosso do Sul 
 
 
formação das crianças Guarani e Kaiowá. Para alcançar esse propósito, recorreu-se à análise 

documental de legislações, registros institucionais e materiais produzidos no âmbito do 

projeto, interpretados à luz de referenciais vinculados à interculturalidade crítica, à ecologia 

de saberes, à decolonialidade e aos estudos sobre educação escolar indígena. 

Os resultados da análise indicam que o Mitã Ava se configura como uma experiência 

situada de resistência epistêmica em meio às tensões da escola urbana. As práticas descritas 

nos documentos e relatórios sugerem que o projeto contribui para confrontar a monocultura 

do saber moderno ocidental (Santos, 2007) ao promover ações bilíngues, valorizar a língua 

guarani-kaiowá e criar zonas de contato intercultural que dialogam com os princípios de 

interculturalidade crítica propostos por Walsh (2009; 2019). Tais práticas parecem mitigar, 

ainda que parcialmente, violências epistêmicas e linguísticas que atravessam a trajetória 

escolar de muitas crianças indígenas, frequentemente classificadas como “defasadas” ou “não 

alfabetizadas” em uma escola organizada quase exclusivamente em torno da racionalidade e 

da língua hegemônicas. 

Com base nos documentos analisados, observa-se que um dos avanços pedagógicos 

mais relevantes do projeto reside na reorientação do processo de aprendizagem a partir da 

língua materna, em consonância com o que defendem Ramires e Medeiros (2019) acerca da 

centralidade da língua para a reprodução do teko e para a compreensão das cosmologias 

Guarani e Kaiowá. Os registros produzidos pelos professores indígenas — que apontam 

melhoria nos níveis de alfabetização, maior participação dos estudantes e fortalecimento da 

autoestima — sugerem que práticas educativas cultural e linguisticamente situadas podem 

produzir efeitos concretos no desempenho escolar e no sentimento de pertencimento das 

crianças. 

Por outro lado, a análise documental evidencia que o projeto opera sob condições 

estruturais profundamente precárias. A ausência de espaços adequados nas retomadas rurais, a 

insuficiência de recursos pedagógicos, a falta de merenda escolar em determinadas situações e 

a carência de apoio institucional reforçam a leitura de Krenak (2019) sobre a continuidade da 

colonialidade na vida cotidiana dos povos indígenas. A precariedade, enquanto expressão 

material da desigualdade, evidencia o abismo entre o marco legal da educação escolar 

indígena — que afirma o bilinguismo, a interculturalidade e a gestão participativa — e as 

condições concretas enfrentadas pelas famílias Guarani e Kaiowá nas periferias urbanas. 

14 
 



Serviço Público Federal 
Ministério da Educação 

Fundação Universidade Federal de Mato Grosso do Sul 
 
 

Esses elementos sugerem que o Mitã Ava não deve ser compreendido como solução 

definitiva para os desafios da educação escolar indígena em Naviraí, mas como um 

movimento de transição e luta, construído no entre-lugar de avanços pedagógicos e limites 

estruturais. A experiência analisada indica que iniciativas locais podem produzir mudanças 

significativas, ainda que circunscritas, mesmo em contextos adversos. Ao mesmo tempo, 

reforça que a transformação efetiva das práticas escolares depende de políticas públicas mais 

robustas, da garantia de infraestrutura adequada e do reconhecimento institucional da 

educação escolar indígena urbana como demanda legítima e urgente. 

É importante reconhecer os limites desta pesquisa. A vivência extensionista do autor, 

embora tenha contribuído para contextualizar a leitura dos documentos e aprofundar a 

compreensão do cotidiano do projeto, não foi utilizada como fonte primária de dados em 

sentido estrito, à luz das opções metodológicas adotadas. Além disso, o estudo concentrou-se 

em documentos e registros internos do projeto, sem incorporar diretamente as percepções de 

estudantes, professores não indígenas ou lideranças comunitárias, o que poderia ampliar a 

compreensão dos impactos do Mitã Ava no cotidiano escolar. 

Nesse horizonte, pesquisas futuras poderiam incluir entrevistas com docentes 

indígenas e não indígenas, gestores, lideranças comunitárias e famílias, buscando captar, de 

forma mais ampla, os efeitos pedagógicos, culturais e identitários das práticas bilíngues. 

Estudos longitudinais que acompanhem, ao longo do tempo, os impactos do ensino da língua 

materna sobre o desempenho escolar e a autoestima das crianças Guarani e Kaiowá também 

se apresentam como caminho promissor. Do mesmo modo, investigações comparativas entre 

diferentes experiências de educação indígena em contexto urbano podem contribuir para 

identificar potencialidades, desafios recorrentes e elementos estruturantes de políticas 

públicas mais consistentes. 

Por fim, espera-se que este estudo possa inspirar novas iniciativas ao conferir 

visibilidade acadêmica a um projeto educativo que busca fortalecer a identidade e a 

autoestima de crianças indígenas em contexto urbano. Ao documentar seus avanços e limites, 

a pesquisa procura contribuir para uma pauta urgente, sugerindo a importância de políticas 

públicas mais consistentes e culturalmente situadas. Dessa maneira, o trabalho pretende 

ultrapassar a esfera estritamente acadêmica e dialogar com as lutas sociais por direitos, 

oferecendo um instrumento crítico que pode apoiar debates tanto no campo científico quanto 

entre comunidades, educadores e gestores envolvidos na construção de uma educação 
15 

 



Serviço Público Federal 
Ministério da Educação 

Fundação Universidade Federal de Mato Grosso do Sul 
 
 
intercultural e decolonial. Assim, almeja-se que estas reflexões possam colaborar, ainda que 

modestamente, para o fortalecimento de práticas e políticas que visem uma sociedade mais 

justa e plural. 

BIBLIOGRAFIA: 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1934. Disponível em: 
<https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao34.htm>. Acesso em: 27 de 
mai. 2025. 
 
BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Disponível em: 
<https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm>. Acesso em: 27 de 
mai. 2025. 
 
BRASIL. Convenção no 169 da Organização Internacional do Trabalho (OIT) sobre 
povos indígenas e tribais. Promulgada pelo Decreto Nº 5.051, de 19 de abril de 2004. Artigo 
6º, I, “a” e “b”. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-2006/2004/decreto/d5051.htm>. Acesso em: 
27 de mai. 2025. 
 
BRASIL. Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases da 
educação nacional. Diário Oficial [da] República Federativa do Brasil, Brasília, DF, 21 dez. 
1996. Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/L9394.htm>. Acesso em: 27 
de mai. 2025. 
 
BRASIL. Decreto nº 6.861, de 27 de maio de 2009. Dispõe sobre a Educação Escolar 
Indígena, define sua organização em territórios etnoeducacionais e dá outras providências. 
Diário Oficial da União, Brasília, DF, 27 maio 2009. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2007-2010/2009/Decreto/D6861.htm>. Acesso 
em:17/06/2025.   
 

CANDAU, Vera Maria. Multiculturalismo e educação: desafios para a prática 
pedagógica. In: CANDAU, Vera Maria (Org.). Didática, currículo e saberes escolares. Rio de 
Janeiro: DP&A Editora, 2000. Cap. 1. p. 13-37. Disponível em: 
<https://pt.scribd.com/document/502791442/CANDAU-Vera-Maria-MULTICULTURALISM
O-Cap-1.> Acesso em: [23, out. 2025] 

 
CELLARD, André. A análise documental. In: POUPART, Jean et al. A pesquisa qualitativa: 
enfoques epistemológicos e metodológicos. Petrópolis: Vozes, 2008. 
 
CIMI - CONSELHO INDIGENISTA MISSIONÁRIO. Relatório Violência contra os Povos 
Indígenas do Brasil – Dados de 2022. Brasília: Cimi, 2023.  

GALLO, Luciane. Levantamento Populacional e Escolar da Comunidade Indígena em 
Naviraí. Naviraí: Prefeitura Municipal, 2019. Relatório Técnico. 

16 
 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao34.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-2006/2004/decreto/d5051.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/L9394.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2007-2010/2009/Decreto/D6861.htm
https://pt.scribd.com/document/502791442/CANDAU-Vera-Maria-MULTICULTURALISMO-Cap-1
https://pt.scribd.com/document/502791442/CANDAU-Vera-Maria-MULTICULTURALISMO-Cap-1


Serviço Público Federal 
Ministério da Educação 

Fundação Universidade Federal de Mato Grosso do Sul 
 
 
GERSEM, Luciano. O Índio Brasileiro: o que você precisa saber sobre os povos indígenas 
no Brasil de hoje. Brasília: MEC/SECAD; LACED/Museu Nacional, 2008. 

GIL, Antonio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa. 6. ed. São Paulo: Atlas, 2017. 
 
IBGE - INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. Censo 
Demográfico 2022: População Indígena. Rio de Janeiro: IBGE, 2023.  
 
KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das Letras, 
2019. 
LIMA, Antônio Carlos de Souza. Um grande cerco de paz: Poder tutelar, indianidade e 
formação do Estado no Brasil. Petrópolis: Vozes, 1995.   

NAVIRAÍ. Lei Complementar nº 110, de 15 de dezembro de 2011. Dispõe sobre a política 
educacional do município. Diário Oficial do Município, Naviraí, MS, 16 dez. 2011. 
ORTIZ, Ebifânia da Silva. Vida e Língua Kaiowa: Um estudo na comunidade Panambi 
Lagoa Rica (MS). 2018. 125 f. Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal da Grande 
Dourados, Dourados, MS, 2018.  
 
RAMIRES, Lídio; MEDEIROS, Heitor. Saberes tradicionais e lingua materna Kaiowá e 
Guarani na educação escolar indígena na escola Ñandejara, reserva indígena Te’ýikue, 
Caarapó (MS). Acta Scientiarum, 2019. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. Para uma sociologia das ausências e uma sociologia das 
emergências. In: ______. A crítica da razão indolente: contra o desperdício da experiência. 
São Paulo: Cortez, 2002. p. 165-238. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. Para além do Pensamento Abissal: Das linhas globais a 
uma ecologia de saberes. Novos Estudos CEBRAP, n. 79, p. 71-94, nov. 2007. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa. A Gramática do Tempo: Para uma Nova Cultura 
Política. São Paulo: Cortez, 2008. SANTOS, Boaventura de Sousa. Para uma sociologia das 
ausências e uma sociologia das emergências. In: A Gramática do Tempo: Para uma Nova 
Cultura Política. São Paulo: Cortez, 2008. p. 93-134. 
 
SOARES, Ana Luiza Morais et al. Os indígenas na cidade de Manaus (1870-1910): entre a 
invisibilidade e a assimilação. 2014. 
 
SOUZA, Wellington Bispo de; SILVA, Márcia Costa de Azevedo; SILVA, Letícia Cruz; 
GARCIA, Vanessa; DUARTE, Rafael Antonio; DURAN, Maria Raquel da Cruz; RIBEIRAL, 
Tatiana Braz. Cartografias indígenas naviraienses: um mapeamento das populações 
indígenas na/da cidade. In: IV ENCONTRO INTERNACIONAL DE GESTÃO, 
DESENVOLVIMENTO E INOVAÇÃO, 4., 2020, Anais [...]. Edição Online, 2020. 
Disponível em: http://periodicos.ufms.br/index.php/EIGEDIN/article/view/11626. 
 
WALSH, Catherine. Interculturalidade Crítica e Educação Intercultural. Tradução de 
Herlon Bezerra. [S. l.], 2009. 
 
WALSH, Catherine. Interculturalidade e decolonialidade do poder um pensamento e 

17 
 

http://periodicos.ufms.br/index.php/EIGEDIN/article/view/11626
https://pt.scribd.com/document/227507643/Interculturalidade-Critica-e-Educacao-Intercultural-Carherine-Walsh


Serviço Público Federal 
Ministério da Educação 

Fundação Universidade Federal de Mato Grosso do Sul 
 
 
posicionamento “outro” a partir da diferença colonial, 2019. Tradução de Daniele da Silva 
Proença et al. Revista Eletrônica da Faculdade de Direito da UFPel, Pelotas, v. 5, n. 1, p. 1-39, 
jan./jul. 2019. 
 
 
 

 

 

18 
 


