
 

Serviço Público Federal 
Ministério da Educação 

Fundação Universidade Federal de Mato Grosso do Sul 
 

Campus de Aquidauana 

Curso de História 

 

 

 

 

JOÃO EZEQUIEL PAIVA SILVA ALVES 

 

 

 

 

 

O CÉU PARA OS BASTARDOS (2023), DE LILIA GUERRA: 

um olhar interseccional sobre a literatura afrobrasileira contemporânea 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

AQUIDAUANA, DEZEMBRO DE 2025 

  



 

Serviço Público Federal 
Ministério da Educação 

Fundação Universidade Federal de Mato Grosso do Sul 
 

Campus de Aquidauana 

Curso de História 

 

 

 

 

JOÃO EZEQUIEL PAIVA SILVA ALVES 

 

 

 

 

O CÉU PARA OS BASTARDOS (2023), DE LILIA GUERRA: 

um olhar interseccional sobre a literatura afrobrasileira contemporânea 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao 

Curso de Graduação em História do Campus de 

Aquidauana da Universidade Federal de Mato 

Grosso do Sul como requisito parcial para a 

obtenção do título de Licenciado em História.  

Orientador: Prof. Miguel Rodrigues de 

Sousa Neto 

 

 

 

 

AQUIDAUANA, DEZEMBRO DE 2025 



RESUMO: O presente trabalho de pesquisa, desenvolvido no âmbito do Programa Institucional de 

Bolsas de Iniciação Científica da UFMS (PIBIC 2024–2025), buscou analisar a obra O céu para os 

bastardos (2023), de Lilia Guerra, a partir do diálogo interdisciplinar entre História e Literatura, com ênfase 

na perspectiva da interseccionalidade. Mulher negra, periférica e escritora paulistana, Guerra elabora uma 

narrativa marcada por tensões sociais relativas à raça, gênero, classe, geração e territorialidade, 

evidenciando a experiência de sujeitos historicamente marginalizados. A pesquisa foi desenvolvida em 

diálogo com o método do historiador, que articula contraste, justaposição e interpretação dialética entre 

texto e contexto, ampliando essa abordagem a partir das contribuições teóricas de Antônio Candido, Stuart 

Hall, Gayatri Spivak, Frantz Fanon e bell hooks. Foram realizadas, análise textual da obra O céu para os 

bastardos, leituras sistemáticas, fichamentos, levantamento documental, revisão bibliográfica ampla sobre 

interseccionalidade, literatura, literatura periférica, e estudos de gênero. Os resultados revelam que a 

narrativa de Guerra mobiliza estratégias estéticas que internalizam elementos sociais da periferia urbana 

contemporânea, expondo mecanismos de opressão estruturados historicamente por sexismo, racismo e 

desigualdades de classe. As personagens, sobretudo mulheres negras e pobres, encarnam tanto a violência 

cotidiana quanto formas de resistência e autonomia. Ao representar esses corpos subalternizados e 

invisibilizados, a obra demonstra como múltiplos marcadores sociais se entrecruzam e constituem 

experiências específicas de dominação, confirmando a importância analítica da interseccionalidade. 

Conclui-se, portanto, que a análise da obra de Guerra confirma que a literatura pode atuar como instrumento 

de denúncia e transformação social. Ao dar visibilidade a sujeitos marginalizados, a autora desafia discursos 

hegemônicos e propõe novas possibilidades de representação. O estudo reforça a importância de abordagens 

interseccionais na crítica literária, demonstrando que as opressões não operam isoladamente, mas de forma 

entrelaçada. A interseccionalidade como ferramenta de análise é vista como uma das formas de enfrentar 

opressões múltiplas e sobrepostas, constituindo-se, assim, em um instrumento de luta política. Diante disso, 

a pesquisa contribui para ampliar a compreensão sobre o papel da História e da literatura na construção de 

narrativas plurais e emancipadoras no Brasil contemporâneo. 

Palavras-chave: Literatura brasileira; Interseccionalidade; Periferia; Gênero; Raça; Lilia Guerra. 

 

ABSTRACT: This research, developed within the scope of the Institutional Program of Scientific 

Initiation Scholarships at UFMS (PIBIC 2024–2025), analyzes the novel O céu para os bastardos (2023), 

by Lilia Guerra, through an interdisciplinary dialogue between History and Literature, with emphasis on 

the perspective of intersectionality. A Black, peripheral, and São Paulo–born writer, Guerra constructs a 

narrative marked by social tensions related to race, gender, class, generation, and territoriality, highlighting 

the lived experiences of historically marginalized subjects. The research was developed in dialogue with 

the historian's method, which articulates contrast, juxtaposition, and dialectical interpretation between text 

and context, expanding this approach based on the theoretical contributions of Antônio Candido, Stuart 

Hall, Gayatri Spivak, Frantz Fanon, and bell hooks. The research procedures included textual analysis of O 

céu para os bastardos, systematic readings, note-taking, documentary investigation, and an extensive 

bibliographical review on intersectionality, literature, peripheral literature, and gender studies. The results 

reveal that Guerra’s narrative mobilizes aesthetic strategies that internalize social elements of the 

contemporary urban periphery, exposing mechanisms of oppression historically structured by sexism, 

racism, and class inequalities. The characters—especially Black and poor women—embody both everyday 

violence and forms of resistance and autonomy. By representing these subalternized and silenced bodies, 

the novel demonstrates how multiple social markers intersect to shape specific experiences of domination, 

confirming the analytical importance of intersectionality. Thus, the study concludes that Guerra’s work 

shows how literature can function as an instrument of social denunciation and transformation. By giving 

visibility to marginalized subjects, the author challenges hegemonic discourses and proposes new 

possibilities of representation. The research reinforces the relevance of intersectional approaches in literary 

criticism, demonstrating that systems of oppression do not operate in isolation, but in an intertwined 

manner. Intersectionality as an analytical tool is seen as one of the ways to confront multiple and 

overlapping oppressions, thus constituting an instrument of political struggle. In this context, the research 

contributes to broadening the understanding of the role of History and Literature in the construction of 

plural and emancipatory narratives in contemporary Brazil. 

Keywords: Brazilian literature; Intersectionality; Urban periphery; Gender; Race; Lilia Guerra. 

 



 

 

ALVES, João Ezequiel Paiva Silva. O céu para os bastardos (2023), de Lilia Guerra: 

um olhar interseccional sobre a literatura afrobrasileira contemporânea. Trabalho 

de Conclusão de Curso (Licenciatura em História). Curso de História, Campus de 

Aquidauana, Universidade Federal de Mato Grosso do Sul. Aquidauana-MS, 2025. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso APROVADO pela  

Banca Examinadora, reunida em 3 de dezembro de 2025: 

 

 

Miguel Rodrigues de Sousa Neto, presidente 

 

Aguinaldo Rodrigues Gomes, arguidor 

 

Victor Hugo da Silva Gomes Mariusso, arguidor 

 

  



O céu para os bastardos (2023), de Lilia Guerra:  

um olhar interseccional sobre a literatura afrobrasileira contemporânea 

 

João Ezequiel Paiva Silva Alves 

 

Introdução 

A literatura brasileira contemporânea tem ampliado suas margens nos últimos 

anos para acolher vozes que foram historicamente silenciadas, especialmente aquelas que 

emergem das periferias, dos corpos racializados e de grupos e sujeitos marginalizados. 

Entre essas vozes, destaca-se Lilia Guerra, escritora negra e periférica cuja obra O céu 

para os bastardos articula experiências de sofrimento, resistência e reinvenção da vida 

cotidiana em um território marcado pela vulnerabilidade social e abandono estatal. 

Este artigo propõe analisar a obra a partir do conceito de interseccionalidade, 

termo que foi cunhado pela teórica feminista Kimberlé Crenshaw em 1989, compreendido 

como uma poderosa ferramenta analítica capaz de captar o entrecruzamento de múltiplas 

dimensões de opressão, como: raça, gênero, classe, geração e territorialidade. 

A pergunta central que orienta o estudo é: como a interseccionalidade em diálogo 

com a história pode contribuir para compreender a representação literária de sujeitos 

subalternizados na obra O céu para os bastardos, e o que isso revela sobre a sociedade 

brasileira contemporânea? A interseccionalidade não se limita à compreensão das 

identidades, mas opera como uma epistemologia capaz de interromper as hegemonias, 

oferecendo uma sensibilidade analítica que aprofunda a leitura das disputas de poder. 

Nesse sentido, conforme destaca Patrícia Hill Collins, a interseccionalidade permite 

revelar estruturas de dominação que permanecem naturalizadas no tecido social. 

A escolha da obra se justifica porque Lilia Guerra, enquanto mulher negra e escritora 

oriunda da periferia paulista, produz uma ficção ancorada em experiências sociais 

compartilhadas, mobiliza referências do cotidiano periférico para construir narrativas que 

dialogam com realidades marcadas por desigualdades, violência e resistência. A autora 

se insere na tradição da literatura marginal ou periférica, mas com forte marca feminista 

e racial, tensionando limites da representação brasileira. 



Teoricamente, a pesquisa dialoga com autores centrais dos estudos feministas e 

culturais, como Crenshaw (1989, 1991), Collins (2016), Pereira (2021), Hirata (2014), 

Hall (2016), Fanon (2008), Spivak (2010), hooks (2019) e Jameson (1992). 

Metodologicamente, apoia-se no método do historiador e na análise literária 

crítica, conforme Antônio Candido (2011), destacando o diálogo entre texto e contexto, 

literatura e sociedade. Assim, o trabalho busca contribuir para a compreensão das formas 

de representação de grupos historicamente marginalizados e para o debate sobre literatura 

como instrumento político, epistemológico e social. 

A revisão de literatura deste trabalho está organizada em eixos que fundamentam 

a análise da obra O céu para os bastardos. O primeiro eixo trata da formação conceitual 

e crítica da interseccionalidade. Nele, discute-se: (1) os Fundamentos da 

Interseccionalidade, retomando suas origens e transformações a partir de autoras como 

Kimberlé Crenshaw, Patricia Hill Collins, Gabriela M. Kyrillos e Bruna Cristina Jaquetto 

Pereira; (2) as Tensões e Críticas Internas ao Conceito, destacando debates sobre sua 

abrangência, seus limites e sua aplicação em diferentes campos do conhecimento, 

inclusive na literatura; e (3) a Crítica Feminista e Literatura, examinando as contribuições 

da crítica feminista, especialmente no contexto brasileiro, e sua articulação com as 

questões de gênero, raça e classe, que também atravessam a literatura periférica. 

O segundo eixo aborda as contribuições de Antonio Candido e os Estudos de 

Gênero, Sexualidade e Diferenças. Nesse conjunto, analisa-se como a perspectiva 

sociológica e estética de Candido permite compreender a literatura como fenômeno 

indissociável do social, ideia fundamental para a leitura de O céu para os bastardos, em 

que desigualdade racial, violência de gênero e pobreza estruturam o enredo e a construção 

das personagens. Em diálogo com esse entendimento, discute-se ainda como a literatura 

e os estudos de gênero, sexualidade e diferenças contribuem para a análise das 

representações de sexualidade, gênero e identidade, ampliando o olhar para as múltiplas 

formas de subjetividade presentes na obra. 

Por fim, o terceiro eixo é dedicado à análise da escrita de Lilia Guerra e da 

literatura periférica. Nesse item, examina-se como a autora se insere nesse campo de 

produção literária comprometido com a visibilidade de sujeitos marginalizados, 

contribuindo para o debate ao reelaborar e aprofundar as experiências das mulheres 

negras e periféricas no Brasil contemporâneo. 



Cada item é estruturado para não apenas fornecer um panorama teórico sobre os 

temas centrais da pesquisa, mas também para aplicar esses conceitos à análise da obra O 

céu para os bastardos. Além disso, a pesquisa se utiliza de diversas fontes secundárias, 

como artigos acadêmicos, livros e dissertações, que fornecem o arcabouço teórico 

necessário para a análise da interseccionalidade e da literatura periférica. Os textos 

discutidos ao longo da revisão de literatura são fundamentais para entender as abordagens 

teóricas adotadas neste trabalho e para embasar a interpretação dos temas abordados por 

Lilia Guerra em sua obra. 

Nosso objetivo é analisar a obra O céu para os bastardos de Lilia Guerra, a partir 

do diálogo interdisciplinar entre História e Literatura, com foco na compreensão das 

representações de sujeitos marcados por suas diferenças no contexto brasileiro 

contemporâneo, através de uma análise histórica e interseccional. Adicionalmente, 

buscamos: 

● Investigar como a obra de Lilia Guerra, O céu para os bastardos, articula as 

relações de opressão e resistência no Brasil contemporâneo, com ênfase nas 

experiências de mulheres negras e periféricas, analisando a maneira como a 

autora apresenta os conflitos de gênero, raça, classe e território na obra. 

● Analisar a interseccionalidade na narrativa da autora, e em outros textos 

complementares, explorando como diferentes marcadores sociais se 

entrelaçam nas trajetórias das personagens, sobretudo nas figuras femininas 

que transitam pela complexidade das múltiplas opressões que compõem sua 

existência. 

● Estudar a representação de sujeitos subalternizados na literatura brasileira, a 

partir da escrita de uma mulher negra e periférica, e como esses sujeitos se 

inserem nas narrativas de resistência e sobrevivência presentes na obra. 

● Desenvolver uma análise crítica sobre a função social da literatura periférica, 

levando em consideração a contribuição da obra de Guerra para os debates 

sobre desigualdade social, racismo, sexismo e as lutas por direitos das 

comunidades marginalizadas. 

● Refletir sobre a relação entre a literatura e a construção da memória social, 

considerando como a obra de Guerra, ao abordar a vida na periferia, se insere 

na tradição da literatura marginal e contribui para a reconfiguração das 

representações literárias das favelas e da periferia urbana no Brasil. 

● Explorar as contribuições da da história em diálogo com interseccionalidade 

como conceito metodológico e teórico, para compreender a interdependência 

entre os fatores sociais e a maneira como eles estruturam a literatura como 

uma forma de resistência e expressão dos sujeitos oprimidos. 

 



A interseccionalidade: fundamentos teóricos 

Com o passar do tempo, a utilização do termo da interseccionalidade tem se 

intensificado no Brasil, e tem ganhado cada vez mais espaço nos debates e nas mais 

diversas pesquisas acadêmicas. “Foi Kimberlé Crenshaw, jurista estadunidense, quem a 

nomeou em 1989 e quem, posteriormente, desenvolveu algumas das mais importantes 

elaborações teóricas sobre esse conceito.” (KYRILLOS, 2020, p. 1) 

De acordo com KYRILLOS (2020), a interseccionalidade é comumente usada 

como conceito analítico em várias pesquisas, especialmente porque ela ajuda a analisar 

contextos e teorias considerando não apenas o gênero, mas outras categorias também. A 

autora destaca que uma das principais contribuições dos estudos baseados nessa teoria é 

a ruptura com análises monolíticas, além de sua popularização (p. 1). 

A partir de uma crítica às análises baseadas exclusivamente em gênero ou raça, 

Crenshaw (1989) afirma que abordagens que tratam essas categorias de forma isolada 

acabam produzindo um apagamento teórico das mulheres negras, especialmente no que 

diz respeito à identificação e ao enfrentamento das discriminações racial e sexual. 

Segundo a autora, estudos tradicionais sobre racismo tendem a privilegiar homens negros 

de classes mais altas, enquanto análises sobre sexismo frequentemente tomam como 

referência mulheres brancas e privilegiadas. Assim, simplesmente incluir “mulheres 

negras” nessas abordagens não é suficiente para compreender adequadamente a 

discriminação combinada que esse grupo enfrenta (PEREIRA, 2021, p. 447). 

Em seus trabalhos posteriores (1991; 2002), Crenshaw passa a enfatizar que a 

realidade social é composta por sistemas múltiplos e interligados de subordinação, que 

produzem experiências sociais sempre multidimensionais. Por isso, análises eficazes 

devem partir dos grupos que ocupam a posição de maior desvantagem dentro de um 

sistema — no caso, mulheres negras — para que políticas e reflexões acadêmicas 

realmente abranjam todos os afetados. PEREIRA (2020) observa ainda que a 

interseccionalidade nasce de preocupações com grupos invisibilizados, articulando uma 

vocação simultaneamente teórica e política, comprometida com o combate à 

marginalização e com a promoção da justiça social. Além disso, a autora mostra que 

Crenshaw amplia o conceito ao reconhecer que gênero, raça e classe se articulam com 

outros eixos, como etnia, nacionalidade, sexualidade, geração ou deficiência, 



configurando sistemas de opressão sobrepostos e entrecruzados, cujos efeitos variam 

conforme suas combinações específicas (PEREIRA, 2021, p. 447). 

Uma das contribuições centrais de Crenshaw consiste em mostrar que, quando a 

análise social se restringe apenas ao gênero ou apenas à raça, os desafios vividos por 

grupos posicionados na sobreposição de múltiplos sistemas de discriminação tendem a 

permanecer invisibilizados. Para ilustrar essa dinâmica, a autora utiliza a metáfora do 

cruzamento entre ruas (intersection), sugerindo que determinados sujeitos, como as 

mulheres negras, ocupam precisamente o ponto onde dois ou mais eixos de poder se 

encontram, produzindo assim, formas específicas de vulnerabilidade e exclusão que não 

podem ser compreendidas por abordagens unidimensionais, analisadas apenas por um 

único aspecto. (PEREIRA, 2021, p. 448, com base em Crenshaw, 2002). 

Logo então, a interseccionalidade pode ser compreendida como uma ferramenta 

analítica capaz de apreender as múltiplas formas de opressão que operam 

simultaneamente. Sob essa perspectiva, os processos discriminatórios não são analisados 

de maneira isolada, nem reduzidos a uma simples soma de desigualdades. Ao contrário, 

a interseccionalidade reconhece a complexidade dos cruzamentos entre diferentes 

sistemas de dominação e busca compreender as condições específicas que emergem 

dessas articulações. Trata-se, portanto, de uma abordagem que permite observar como 

categorias como gênero, raça, classe, sexualidade, geração e outras operam de forma 

dinâmica, produzindo efeitos distintos conforme sua combinação em contextos históricos 

e sociais específicos. 

A interseccionalidade, conforme retomada na literatura crítica contemporânea, 

aponta que os eixos de discriminação e subordinação são historicamente constituídos e 

não operam da mesma forma em todos os tempos e lugares; assim, as categorias 

relevantes e as combinações que mais oprimem variam conforme o contexto específico. 

Por isso, Crenshaw recomenda a construção de modelos provisórios e análises “de baixo 

para cima”, que partam da realidade dos grupos marginalizados para identificar as 

categorias e processos de discriminação pertinentes a cada situação (PEREIRA, p. 448) 

Patricia Hill Collins e Sirma Bilge qualificam essa abertura conceitual ao 

entenderem a interseccionalidade também como uma “ferramenta heurística” (Collins e 

Bilge 2016, 4), isto é, um recurso analítico flexível para investigar fenômenos sociais e 

orientar práticas de justiça social. 



Esses fundamentos são essenciais para analisar O céu para os bastardos, pois as 

personagens vivem exatamente no ponto de encontro entre gênero, raça, classe e 

território. 

A interseccionalidade consolidou-se, nas últimas décadas, como uma das 

ferramentas mais significativas para analisar as desigualdades sociais. Embora o termo 

tenha sido formalmente cunhado por Kimberlé Crenshaw no final dos anos 1980, Kyrillos 

(2020) defende que ele é fruto de um acúmulo histórico de reflexões desenvolvidas por 

mulheres negras em diferentes contextos e épocas. Essas autoras e ativistas denunciaram, 

desde muito antes, sua exclusão dos debates feministas hegemônicos e dos movimentos 

antirracistas tradicionais. 

É a partir desse princípio que Gabriela Kyrillos, em seu texto Uma análise crítica 

sobre os antecedentes da interseccionalidade, propõe uma análise crítica dos 

antecedentes desse conceito, com o objetivo de reconstituir os fios históricos e políticos 

que tornaram possível o surgimento da interseccionalidade como uma ferramenta teórica 

de grande impacto nos estudos sociais contemporâneos.  

Para a autora, reconhecer essa origem não é apenas um gesto de justiça epistêmica, 

mas uma forma de preservar o potencial crítico-transformador do conceito, evitando que 

se torne um recurso “esvaziado ou meramente persuasivo” (KYRILLOS, 2020, p. 10). 

Segundo Kyrillos (2020), antes mesmo de Crenshaw, mulheres como Sojourner 

Truth, Lélia Gonzalez e o coletivo Combahee River Collective já articulavam críticas às 

limitações dos feminismos e dos movimentos antirracistas. 

É fundamental partir do entendimento de que a ideia basilar que a 

interseccionalidade transmite é uma preocupação que existia dentro dos 

movimentos sociais e de textos teóricos desde muito antes do 

surgimento do conceito e de sua apropriação pelo mundo acadêmico. 

(KYRILLOS, 2020, p. 2) 

No entanto, a autora alerta para o apagamento histórico que marca o uso 

contemporâneo do termo, especialmente no Brasil. Tal invisibilização, segundo Kyrillos 

(2020, p. 2), não é apenas histórica, mas epistêmica, isto é, envolve a “negação do direito 

de certos grupos de serem reconhecidos como produtores legítimos de conhecimento” 

(KYRILLOS, 2020, p. 02). Essa perspectiva dialoga com o conceito de “epistemicídio”, 

desenvolvido por Boaventura de Sousa Santos (2007), ao descrever como saberes 

produzidos fora dos centros hegemônicos são marginalizados ou deslegitimados. 



Boaventura de Sousa Santos, em Epistemologias do Sul (2009), afirma que a 

epistemologia ocidental, originada no contexto colonial, é estruturada pelo pensamento 

da “linha abissal epistemológica”: 

Essa forma de pensamento divide o mundo em dois lados: um lado onde 

se encontram o útil, o inteligível e o visível, e outro lado onde residem 

o inútil, o perigoso e o esquecido. Para o autor, essa lógica abissal 

persiste até nos dias de hoje, mesmo após o fim da era colonial, afetando 

a compreensão e a interação com o mundo. Ele critica a forma como a 

epistemologia dominante sobretudo ocidental, exclui certas 

experiências e saberes não europeus, perpetuando desigualdades. 

(SANTOS, 2009, p. 13) 

Qualificando assim, o processo de silenciamento sistemático das formas de 

conhecimento produzidas fora dos centros hegemônicos do saber. Logo então o 

epistemicídio, expresso por Santos, pode ser compreendido como uma extensão do 

genocídio, funcionando como um dos meios mais eficazes e duradouros de dominação 

racial, pois ao reforçar a negação da legitimidade desses conhecimentos, afeta também o 

reconhecimento da população oprimida e marginalizada, como titulares de direitos. 

Segundo Santos: 

A transformação do saber e do conhecimento em algo que pode ser 

objeto de apropriação privada, separado dos que o produzem, 

transportado, comprado e vendido, sujeito a formas de direito de 

propriedade estranhas ao contexto em que esse saber ou conhecimento 

foi produzido e apropriado coletivamente corresponde, de facto, a uma 

operação de eliminação obscurantista de saberes e de experiências, em 

nome da sua racionalização e da sua subordinação aos cânones 

epistemológicos associados à ciência moderna. Esse resultado pode ser 

obtido, assim, através de dois caminhos: o da destruição física, material, 

cultural e humana, e o da incorporação, cooptação ou assimilação. 

(Santos, 2007b, p. 9) 

Um dos pontos centrais do argumento de Kyrillos é que a interseccionalidade foi, 

em grande parte, resultado da luta dessas mulheres por reconhecimento político e 

epistêmico. Não se tratava, inicialmente, de uma teoria acadêmica, mas de uma forma de 

leitura do mundo a partir de uma posição social específica. Essa leitura articulava as 

diversas dimensões da opressão vivida cotidianamente, recusando qualquer tentativa de 

hierarquização entre elas. A própria prática política dessas mulheres já era, portanto, 

interseccional, mesmo que o termo ainda não estivesse formalizado. 

A autora crítica, assim, a tendência de parte da academia de adotar a 

interseccionalidade como um conceito descolado de sua genealogia política. Para ela, é 

fundamental reconhecer que o conceito tem raízes no ativismo de base, nas experiências 



coletivas das mulheres negras que, ao se organizarem, denunciaram a insuficiência de 

uma análise centrada apenas no gênero ou apenas na raça. Essa crítica de Kyrillos portanto 

é direcionada à forma como o conceito foi apropriado pela academia e por instituições. 

Ela alerta para o risco de um dito, “esvaziamento político” da interseccionalidade, 

especialmente quando ela é aplicada como um “instrumento neutro”, descolado de sua 

origem nos movimentos sociais: 

Assim sendo, é importante rejeitar eventuais entendimentos que 

ignoram ou minimizam que a origem da interseccionalidade está 

relacionada com os movimentos sociais e, portanto, seu surgimento e 

potencial não se reduz à compreensão e aos limites impostos pela/na 

academia. Mais do que uma imprecisão teórica, apagar o histórico da 

origem da interseccionalidade tende a promover o silenciamento de um 

grande grupo de mulheres negras e contribui para que gradativamente 

o conceito da interseccionalidade perca sua força e potência crítica. 

(KYRILLOS, 2020, p. 8) 

Kyrillos insiste na necessidade de “repolitizar” a interseccionalidade, devolvendo 

assim sua consistência histórica e seu vínculo com as lutas sociais de base. 

Por essa razão, Carastathis (2016), assim como Collins e Bilge (2016), 

traça a trajetória da interseccionalidade na esfera dos movimentos 

sociais dos Estados Unidos e evidencia que a interseccionalidade, antes 

de ser nomeada na academia por Kimberlé Crenshaw, já era parte da 

práxis de um grande número de pessoas e grupos que militavam por 

acesso a direitos e pela eliminação das desigualdades sociais.” 

(KYRILLOS, 2020, p. 8) 

Reconhecer os antecedentes do conceito não é apenas fazer justiça com as autoras 

e ativistas que vieram antes, mas também afirmar que a produção de conhecimento é uma 

prática situada e comprometida. É necessário manter viva a memória dos movimentos de 

mulheres negras que, em diferentes contextos, já elaboravam visões complexas sobre a 

opressão e a resistência. Nesse sentido, a autora propõe uma retomada crítica da 

interseccionalidade, com base em sua origem insurgente. Kyrillos afirma: 

foi possível reconhecer que a interseccionalidade veio suprir uma 

lacuna analítica – dentro do campo científico-acadêmico – sobre as 

relações de opressão que surgem para além das relações de gênero e que 

com ela dialogam. Ao considerar que a experiência cotidiana das 

pessoas envolve simultaneamente diversas categorias identitárias que 

socialmente constituem distintos marcadores sociais de desigualdade, a 

interseccionalidade buscou contribuir para análises que lidem melhor 

com a complexidade existente no mundo.” (KYRILLOS, 2020, p. 11) 

Por fim, a autora conclui que a interseccionalidade deve ser usada com 

responsabilidade teórica e política. 



É preciso que as contribuições teóricas e acadêmicas em torno do 

conceito reconheçam que são tributárias de lutas, reivindicações e 

teorias que têm como principais agentes as mulheres negras. Somente 

dessa forma é possível que o conceito não perca seu potencial realmente 

transformador e que sua utilização não reforce o silenciamento e o 

apagamento das importantíssimas contribuições que historicamente e 

contemporaneamente são concretizadas pelas mulheres negras na teoria 

e na prática feminista.” (KYRILLOS, 2020, p.11) 

Nas palavras de Kyrillos: “a interseccionalidade só faz sentido quando vinculada 

às lutas concretas das mulheres negras e racializadas, pois foi dessas experiências que ela 

emergiu” (KYRYLLOS, 2020, p. 11). 

Laissy Taynã da Silva Barbosa (2018), em sua dissertação Interseccionalidade na 

literatura de autoria feminina, investiga como a categoria de interseccionalidade pode ser 

utilizada como ferramenta de análise crítica da literatura escrita por mulheres, com foco 

na representação de personagens femininas em diferentes contextos, como na escravidão. 

A autora parte da constatação de que a literatura de autoria feminina historicamente 

enfrentou invisibilidade e exclusão dos cânones literários, propondo que a leitura 

interseccional permite “reconhecer e analisar o espaço físico, social e simbólico ocupado 

por personagens mulheres, observando como gênero, raça e classe se entrelaçam na 

narrativa” (BARBOSA, 2018, p. 10). 

Para o corpus de análise, Barbosa seleciona A ilha sob o mar (2014), de Isabel 

Allende, e Compaixão (2009), de Toni Morrison, por serem romances históricos que 

abordam a escravidão e permitem articular múltiplas opressões em diferentes contextos 

geográficos e culturais, pretendendo assim, pensar a relação do espaço por meio das 

personagens femininas nas narrativas, além de evidenciar o espaço social em que tais 

personagens foram construídas: 

Considerando a condição feminina no período colonial representado 

nas narrativas de Allende e Morrison, tenho como intuito, também, 

discutir a interseccionalidade3 das autoras nas obras. Desse modo, os 

critérios considerados para a definição do corpus foram os seguintes: 1) 

as duas obras são narrativas contemporâneas de autoria feminina; 2) as 

temáticas retratam o período de colonização em dois espaços díspares 

(Haiti e Estados Unidos da América), mas interligados por 

possibilitarem a reflexão crítica acerca do período de escravidão; 3) 

problematizam a representação do papel social da mulher e do corpo 

feminino – evidenciando o corpo feminino negro, marcado pela 

diferença em relação ao outro; 4) Allende e Morrison possuem uma 

grande fortuna crítica e ambas se posicionam como militantes em 

movimentos, como feminismo e negro, respectivamente, que buscam 

igualdade de direitos e respeito às diferenças (BARBOSA, 2018, p. 10). 



As duas autoras escolhidas são apresentadas como “vozes contraventoras” do 

cânone (BARBOSA, 2018, p. 17), cada qual desafiando estruturas hegemônicas em sua 

escrita. Allende, escritora chilena, insere vozes subalternas e elementos do realismo 

mágico na tradição pós-boom latino-americana (ou internacionalização do romance 

latino-americano), tratando de temas como opressão de gênero e colonialismo (p. 17–21). 

Morrison, escritora afro-americana e vencedora do Nobel, tem como marca o resgate da 

memória histórica do povo negro, valendo-se de múltiplas vozes narrativas e da oralidade 

afro-americana para representar a experiência negra nos Estados Unidos (p. 22–24). 

Apesar de suas diferenças contextuais, ambas “dialogam com movimentos sociais e 

reconfiguram o espaço narrativo para dar lugar às personagens femininas”: 

Assim, considero Isabel Allende e Toni Morrison figuras importantes 

na literatura de autoria feminina americana. Embora as autoras sejam 

de lugares diferentes e suas narrativas retratem espaços distintos, elas 

evidenciam vozes historicamente apagadas, bem como representam um 

estigma colonial: a escravidão (BARBOSA, 2018, p. 24). 

A base teórica é fundamentada na crítica literária feminista entendida como 

“desobediência epistêmica” (p. 25), retomando reflexões de Virginia Woolf, que 

desenvolveu textos ensaísticos, que discutiam o espaço que a mulher ocupava no meio 

literário e social e que passaram a ser vistos como fundadores da crítica feminista, e sobre 

a necessidade de “um teto todo seu” (a roof of one’s own) ou seja, de um espaço próprio 

para escreverem, assim como renda própria para a manutenção dos gastos cotidianos, 

como condição material e simbólica para a escrita feminina (p. 25–26), de Elaine 

Showalter sobre a distinção entre crítica revisionista e ginocrítica (p. 27-28) e de Hélène 

Cixous sobre a écriture féminine como forma de inscrever a diferença do corpo feminino 

no texto (p. 28–29). 

Essa abordagem amplia-se com a crítica feminista negra, que surge como reação 

à hegemonia do feminismo branco e de classe média. Nomes como Barbara Smith e 

Patricia Hill Collins reforçam que as mulheres negras desenvolveram “seus próprios 

meios de resistência” e paradigmas críticos específicos (p. 32–36), que valorizam a 

tradição literária afro-americana e desconstroem estereótipos raciais e sexistas. 

A categoria gênero é abordada de forma não essencialista, como construção 

histórica e relacional, que deve ser analisada nas interseções com raça e classe (p. 36–39). 

Barbosa reforça que a crítica feminista “politiza o que sempre foi político” (p. 40), 

problematizando a suposta neutralidade do cânone e das interpretações literárias. 



Outro eixo central do estudo de Barbosa refere-se ao modo como corpo, casa e 

lugar social são utilizados nas obras como marcadores de opressão e resistência. 

Inspirando-se em Elódia Xavier, Barbosa observa que o espaço físico pode ser tanto um 

lugar de aprisionamento quanto de resistência (p. 40–44). A metodologia comparativa 

organiza as personagens em pares, uma de Allende e uma de Morrison, para observar 

estereótipos e estratégias narrativas de resistência. 

Nas personagens de A ilha sob o mar, Eugênia é apresentada como mulher branca 

submetida ao casamento arranjado e ao disciplinamento social de seu corpo, sendo 

diagnosticada com “doença dos nervos” (p. 44). Zarité, ex-escrava e narradora, vivência 

exploração sexual e maternidade forçada, representando o corpo negro erotizado e 

racializado (p. 47–48). Violette, mestiça, é caracterizada como “corpo forte”, articulando 

resiliência e resistência às lógicas coloniais (p. 50–51). Rosette, filha de Zarité com o 

patrão, simboliza a vulnerabilidade e a violência sexual sofrida por mulheres negras, 

vivendo “entre mundos” e identidades (p. 52). 

Em Compaixão, Rebekka, mulher branca, espelha Eugênia como “corpo 

disciplinado” (p. 55–56). Florens, narradora negra, traduz em sua voz fragmentada a 

experiência de trauma e sexualização do corpo negro (p. 56–59). Lina, indígena, carrega 

a memória de seu povo e encarna um “corpo forte” e resistente (p. 60). Sorrow, negra, é 

vítima de estigmatização e violência sexual, representando o “corpo violentado” (p. 61). 

A leitura comparativa do espaço social mostra como esses pares de personagens 

encarnam estereótipos coloniais e patriarcais: corpos disciplinados (Eugênia e Rebekka), 

corpos erotizados (Zarité e Florens), corpos fortes (Violette e Lina) e corpos violentados 

(Rosette e Sorrow) (p. 64–78). Essa classificação demonstra que as personagens não 

podem ser compreendidas apenas pelo recorte de gênero; suas experiências são 

constituídas pela intersecção entre raça, classe, origem e posição social. 

Por fim, Barbosa propõe o conceito de escrituras interseccionais, em que gênero, 

raça e classe não são apenas categorias teóricas externas, mas princípios estruturantes da 

própria narrativa. Allende e Morrison utilizam múltiplas vozes, fragmentação temporal e 

alternância de narradores para dar forma a experiências subalternas e transculturais (p. 

79–83). Esse modo de escrever incorpora múltiplas vozes, fragmentação narrativa e uma 

estética comprometida com vidas de grupos de sujeitos subalternizados. 



Assim, a interseccionalidade é tratada tanto como teoria crítica quanto como 

prática estética. A autora conclui que essas obras “produzem leituras interseccionais do 

período colonial” (p. 87) e reforçam a necessidade de reconhecer e valorizar a pluralidade 

de vozes na literatura. 

Desse modo, as contribuições da crítica feminista, especialmente em sua 

articulação com raça, classe e outras formas de opressão, oferecem o arcabouço 

necessário para compreender a força estética e política da literatura periférica 

contemporânea. As reflexões trazidas por Barbosa (2018) mostram como autoras 

mulheres, negras e subalternizadas reescrevem a história de modo insurgente, 

visibilizando experiências silenciadas e produzindo narrativas que funcionam como 

formas de resistência. Essa mesma dinâmica se evidencia na escrita por Lilia Guerra, cuja 

obra O céu para os bastardos mobiliza corpos violentados e corpos resistentes, diferentes 

experiências, trajetórias periféricas e um espaço urbano marcado pela desigualdade como 

elementos estruturantes da narrativa. Assim como Allende e Morrison, a escritora Lilia 

Guerra cria escrituras interseccionais que tensionam o cânone literário hegemônico e 

evidenciam a pluralidade das experiências femininas e racializadas no Brasil 

contemporâneo. Essa aproximação demonstra que a crítica feminista não apenas 

fundamenta, mas potencializa a leitura interseccional da literatura periférica, permitindo 

reconhecer como essas narrativas produzem epistemologias próprias, “desobedientes” e 

profundamente comprometidas com a visibilidade das vidas subalternizadas. 

A partir dessas discussões sobre crítica feminista e literatura, torna-se possível 

avançar para uma compreensão mais ampla das relações entre a obra e a sociedade, tema 

central do próximo eixo. As contribuições de Antonio Candido, encontradas em sua já 

clássica obra Literatura e Sociedade (1965) oferecem uma ferramenta decisiva para essa 

análise, ao defender que toda obra literária é simultaneamente forma estética e produto 

social. Essa perspectiva dialoga diretamente com a leitura interseccional de O céu para 

os bastardos, na medida em que os conflitos vividos pelas personagens na obra, são 

marcados pela desigualdade racial, violência de gênero e pobreza — revelam como 

elementos sociais se tornam estruturantes da própria narrativa. Assim, Candido permite 

articular estética e crítica social, aprofundando a leitura das múltiplas camadas de 

opressão presentes na obra de Lilia Guerra. 

 



Análise da literatura 

O pensamento de Antônio Candido sobre as relações entre literatura e sociedade 

oferece uma das bases mais sólidas para compreender como a produção literária articula, 

simultaneamente, forma estética e experiência social. Em Literatura e Sociedade (1965), 

propõe uma análise profunda sobre a relação entre a produção literária e os contextos 

sociais e históricos nos quais ela emerge, em suas páginas, a obra discute como as obras 

literárias não são apenas manifestações artísticas, mas também produtos de um dado 

momento histórico, refletindo e influenciando a sociedade de maneira complexa. 

A ideia central da obra, é que a literatura não é um fenômeno isolado, mas sim 

uma construção que se alimenta de múltiplos fatores sociais, culturais, econômicos e 

políticos. Cada período histórico oferece uma visão de mundo específica que, por sua vez, 

impacta a literatura produzida naquele contexto. Em outras palavras é possivel dizer que, 

os escritores e suas obras conversam diretamente com a realidade que os cerca, seja ela 

uma realidade de luta política, transformações sociais ou crises econômicas. 

Candido defende também o complemento entre as diversas áreas do 

conhecimento, analisando o vínculo entre a obra e o ambiente, não deixando de lado a 

análise estética do relato literário. Em suas palavras: “Sabemos, ainda, que o externo (no 

caso, o social) importa, não como causa, nem como significado, mas como elemento que 

desempenha um certo papel na constituição da estrutura, tornando-se, portanto, interno.” 

(CANDIDO, p. 14) 

Segundo Candido, em relação ao direito à literatura, em uma entrevista, 

disponibilizada para o público por meio do canal Roda Educativa, na plataforma de 

streaming online YouTube, diz o seguinte:  

A literatura é uma necessidade universal experimentada em todas as 

sociedades, enriquecendo a visão de mundo das pessoas. O direito à 

literatura está intimamente ligado à justiça social e à acessibilidade para 

todos os grupos e classes sociais. A literatura, ao ser acessível a todos 

os grupos sociais, enriquece a maneira como as pessoas veem a vida, 

desde contos de fadas até obras clássicas. A literatura não apenas 

enriquece o ser humano, mas também é um direito fundamental de 

todos os indivíduos, conectando-se diretamente à justiça social e à 

igualdade de acesso. (CANDIDO, 2014) 

Candido argumenta que “A literatura é, pois, um sistema vivo de obras, agindo 

umas sobre as outras e sobre os leitores; e só vive na medida em que estes a vivem, 

decifrando-a, aceitando-a, deformando-a.” (p. 84)  



Segundo FARIA (2000) em sua resenha sobre a obra Literatura e Sociedade, 

Candido propõe seis modalidades de abordagem sociológica na literatura, desde os 

estudos que relacionam períodos literários às condições sociais até investigações sobre o 

papel do escritor, a função política das obras e a recepção pelos leitores. Para o autor, 

nenhuma dessas abordagens, isoladamente, é suficiente; o que importa é compreender 

que toda obra se inscreve numa circulação simbólica e num sistema de comunicação que 

depende da interação entre autor, obra e público. A literatura, portanto, é social em dois 

sentidos: receptiva, porque absorve condições históricas; e expressiva, porque devolve ao 

mundo uma interpretação configurada esteticamente (CANDIDO, 1965). 

Embora Antônio Candido não utilize o termo “interseccionalidade”, suas 

formulações permitem uma aproximação profunda com esse exemplo. Quando Candido 

insiste que o social se torna interno à estrutura da obra, abre espaço para leituras que 

consideram como raça, gênero, classe e sexualidade moldam tanto as personagens quanto 

a lógica narrativa. Seu entendimento de literatura como fenômeno coletivo possibilita 

perceber como diferentes eixos de opressão aparecem interiorizados nas formas 

simbólicas que estruturam a narrativa. 

Leituras interseccionais atuais, podem dialogar com Candido ao reconhecer que a 

obra literária não apenas espelha desigualdades, mas as transforma em significados 

estéticos que produzem impacto no leitor. A literatura periférica, nesse sentido, fortalece 

o ponto de Candido de que a arte pode nascer do enfrentamento às condições sociais, 

funcionando como expressão e denúncia. 

A obra O céu para os bastardos, de Lilia Guerra, confirma algumas afirmações 

de Candido: o social não está apenas representado na literatura, ele é parte constitutiva da 

sua forma. As personagens de Guerra vivem em condições marcadas por desigualdade 

racial, violência de gênero, pobreza urbana, abandono estatal, e múltiplos estigmas que 

afetam suas trajetórias. Esses elementos não aparecem como pano de fundo, mas como 

forças estruturantes da narrativa, moldando linguagem, ritmo, conflitos e sensibilidade 

estética. 

A obra de Guerra incorpora, de maneira estética, tudo aquilo que Candido chamou 

de “fermento orgânico”: um conjunto de forças sociais que, ao invés de enfraquecer a 

obra, tornam-se sua potência literária. “[...] possibilita um estudo mais aprofundado e 

estruturado em bases históricas, sociológicas e críticas. Segundo esta ótica, o ângulo 



sociológico adquire uma real validade científica. Tende-se assim a uma pesquisa mais 

concreta.” (FARIA, 2000, p. 486) 

O conceito de literatura estudos de gênero, sexualidade e diferenças, que emergiu 

das margens da teoria literária e da crítica feminista, oferece uma ferramenta robusta para 

a análise das representações de sexualidade, gênero e identidade na literatura 

contemporânea. Esse campo de estudos, conforme Louro (2009), se caracteriza não 

apenas pela análise de gays, lésbicas, bissexuais e transgêneros, mas por uma 

aproximação transgressiva que sobretudo desafia as normatividades de gênero e 

sexualidade, propondo novas formas de viver no mundo e desconstruindo categorias fixas 

de identidade. Para Córdoba (2007), a teoria estudos de gênero, sexualidade e diferenças 

é essencialmente um ato de intervenção política que desloca a autoridade acadêmica, 

propondo uma leitura literária que assume a ambiguidade e o não-lugar como seus 

próprios. 

Córdoba acrescenta que a teoria estudos de gênero, sexualidade e diferenças 

implica em um ato de provocação e reinvindicação política: “un cierto acto político de 

intervención enunciativa” que desloca a autoridade acadêmica a partir de suas margens. 

(2007, p. 23) 

O final do século XX foi um período crucial para a “latinização” dos Estados 

Unidos, que, conforme Torres (2001), representou uma crescente visibilidade da cultura 

latina, embora em condições de forte marginalização. Nesse cenário, autores latinos 

começaram a destacar a dualidade de suas existências em um país que, embora fosse o 

novo lar da maior “minoria étnica”, continuava a negar a plena aceitação e integração 

dessa cultura ao espaço hegemônico anglo-saxão. 

A diáspora latino-americana nos Estados Unidos, portanto, mesmo que 

se configure como a maior minoria étnica do país, segue ocupando um 

espaço marginalizado. É curioso perceber, nesse contexto, como muitos 

desses indivíduos são oprimidos em favor da cultura hegemônica com 

a qual se relacionam em um território que antes lhes pertencia – como 

é o caso dos chicanos ou mexicanos-americanos – uma vez que o que 

hoje é o sudoeste dos Estados Unidos foi, inicialmente, colonizado por 

espanhóis, tornando-se território do México após sua independência; 

apenas após a guerra entre Estados Unidos e México e com a assinatura 

do Tratado de Guadalupe Hidalgo é que esse território se tornou 

estadunidense”. (TORRES, 2001, Apud FERREIRA,OLIVEIRA, 2018, p. 

76) 



No entanto, como aponta López (2015), essa cultura latina não apenas se hibridiza 

(mistura), mas também ressignifica os espaços que ocupa, criando novas expressões 

estéticas, como a literatura chicana e a niuyorriqueña, que mesclam tradições culturais e 

históricas latinas com a experiência de vida no exílio, contestando a hegemonia cultural 

da sociedade americana. 

Esses textos, como o da literatura chicana, se destacam por sua linguagem híbrida, 

que faz uso do Spanglish ou codeswitching, representando a realidade linguística e 

identitária dos sujeitos latinos. Tal hibridez, ao desafiar as fronteiras do discurso 

nacionalista dos Estados Unidos, refletem a experiência de uma identidade cultural 

múltipla e dinâmica. Essa interseção entre identidade cultural e sexualidade é central no 

estudo de literatura de gênero, onde os sujeitos latinos se veem, simultaneamente, imersos 

nas marginalizações de suas etnias e nas normas heteronormativas que regulam suas 

sexualidades. 

Em contos como Huerfanita (Telamantes, 2011) e On the Line (Vásquez, 2011), 

os personagens queer latino-americanos são confrontados com uma marginalização 

dupla, tanto por sua identidade sexual quanto por sua etnia. No caso das comunidades 

latinas nos Estados Unidos, marcadas por valores culturais, sociais e religiosos 

conservadores, a masculinidade latina, em particular, é construída de forma a excluir a 

identidade queer, dificultando a autoaceitação e a expressão sexual fora das normas 

heteronormativas. A análise dessas narrativas revela como o corpo, especialmente o corpo 

queer, se torna um campo de batalha simbólico em que as normas de gênero e sexualidade 

são constantemente contestadas e reconfiguradas. 

No conto Huerfanita, por exemplo, o personagem Pablo rompe com as 

expectativas tradicionais de masculinidade ao escolher o rosa para sua festa de 

aniversário, demonstrando sua preferência por telenovelas e seu desejo de ser um 

dançarino da Madonna (Telamantes, 2011, p. 3). Esse gesto de rebeldia contra as normas 

de gênero torna-se um ato de resistência que questiona as expectativas familiares e 

sociais. Por outro lado, Emilio, de On the Line, também rompe com a lógica 

heteronormativa ao se apaixonar por seu amigo Danny, embora essa paixão seja 

mascarada por narrativas heterossexuais em sua vivência (Vásquez, 2011, p. 9). 

Essas experiências de autoafirmação e resistência são confrontadas pelas figuras 

reguladoras dentro do núcleo familiar, como o pai de Pablo e a mãe de Emilio, que 



utilizam a linguagem como um mecanismo de controle, reforçando as normas de gênero 

e sexualidade. Em Huerfanita, a expressão “¡Huerfanita estúpida!” (Telamantes, 2011, p. 

2) e o uso do diminutivo na palavra “huerfanita”, que remete a uma infantilização da 

personagem, tornam-se dispositivos de controle que buscam desestabilizar as práticas 

transgressoras e forçar o sujeito a se adaptar às normas impostas. Já em On the Line, 

expressões como “¡Suciera del diablo!” (Vásquez, 2011, p. 14) associam a 

homossexualidade ao pecado, evocando discursos religiosos de autoridade. 

A interseccionalidade, sendo utilizada como uma lente de análise que observa 

simultaneamente as dimensões étnica, cultural, de gênero e sexualidade, permite entender 

como essas identidades não existem de forma isolada. Como argumenta Hall, em seu 

conceito de “jogo das identidades”: 

Essas mudanças das quais os indivíduos são obrigados a conviver na 

pós-modernidade fazem-lhes jogar o “jogo de identidades”. Isso 

significa que cada indivíduo em determinadas circunstâncias se 

posicionará de acordo com a identidade que melhor lhe convier, ou seja, 

aquela com que ele mais se identificar. Isso implica algumas 

observações: a) as identidades são contraditórias; b) as contradições 

atuam tanto dentro como fora da cabeça de cada indivíduo; c) nenhuma 

identidade é singular; d) a identificação não é automática, porém pode 

ser ganhada ou perdida. (HALL, 2014, p. 16) 

Portanto, as expressões de gênero e sexualidade que não se alinham à 

heteronormatividade estão intrinsecamente ligadas à marginalização étnica. No contexto 

dos personagens queer latinos, isso significa que sua experiência não é apenas de opressão 

por uma identidade sexual “não-conforme”, mas por um processo de marginalização 

dupla, onde racismo, machismo, homofobia e xenofobia se reforçam mutuamente. 

Assim, ao estudar as personagens estudos de gênero, sexualidade e diferenças 

latino-americanas representadas nos contos, podemos ver como as dinâmicas de 

regulação social e normatização cultural se utilizam dos próprios valores familiares e 

linguísticos da cultura latina para perpetuar a heteronormatividade. Isso reforça a ideia de 

que a interseccionalidade não deve ser vista como uma soma de opressões, mas como um 

ponto de convergência, onde essas opressões se entrelaçam e se potencializam. 

Ao integrar os conceitos de literatura dos estudos de gênero, sexualidade e 

diferenças e interseccionalidade, podemos afirmar que a literatura de gênero latina, como 

a representada nos contos Huerfanita e On the Line, oferece uma rica reflexão sobre as 

identidades subalternas, que estão no ponto de interseção entre múltiplos sistemas de 



opressão. Essas narrativas não apenas retratam as complexas experiências de sujeitos 

queer, mas também desafiam as normas sociais, familiares e culturais que buscam 

silenciar essas identidades. Ao fazer isso, elas não só ampliam as possibilidades da 

literatura de gênero, mas também contribuem para a ampliação da literatura periférica, 

oferecendo novas formas de resistência, expressão e autoafirmação. 

Enquanto Emilio não chega a assumir seu desejo publicamente e perde Danny 

diante da pressão social, Pablo encontra libertação simbólica na morte acidental de Beto, 

percebendo que “life would be better”, na nossa tradução: “A vida, agora, seria melhor” 

(TALAMENTES, 2011, p. 8). Além disso, “Huerfanita” singulariza-se pelo cenário, onde 

toda a ação do conto ocorre: Juárez, cidade mexicana fronteiriça, marcada por violência 

de gênero e opressão social, reforça a atmosfera hostil e as práticas disciplinares que 

regulam normas de gênero (TALAMENTES, 2011). 

Desse modo, conclui-se que a construção das personagens queer nos dois contos, 

em “Huerfanita” (TALAMENTES, 2011) e “On the line”’ (VÁSQUEZ, 2011) se 

assemelha na autopercepção identitária, ou seja, a forma como os personagens se 

percebem e se definem, é semelhante, mas diverge nos modos de enfrentamento da 

opressão. Em ambos, a família e a cultura latina atuam como principais agentes de 

normatização, utilizando elementos linguísticos e, em “Huerfanita”, o espaço geográfico, 

para reforçar a heteronormatividade. 

Essas narrativas evidenciam o que Hall (2011) chama de “jogo das identidades”, 

no qual expressões de gênero e sexualidade marginalizadas se somam à marginalização 

étnica, resultando em sujeitos complexos e fragmentados, construídos a partir do 

heterodiscurso organizado artisticamente por seus autores. 

Conclui-se então, que a interseccionalidade, ao vincular simultaneamente as 

dimensões étnica, cultural, de gênero e de sexualidade, revela que as experiências de 

sujeitos queer latinos nos Estados Unidos não podem ser compreendidas de forma 

isolada. Essas identidades são atravessadas por vários eixos de opressão, como, o racismo, 

machismo, heteronormatividade e xenofobia, que se reforçam mutuamente. Como 

demonstrado nas narrativas analisadas, a condição queer não apenas coexiste, mas se 

entrelaça à condição étnica, gerando um tipo de marginalização dupla (ou até múltipla), 

em que as práticas de regulação social se utilizam de elementos da própria cultura latina 

(como língua, valores familiares e religiosidade) para reforçar a heteronormatividade. 



Assim, a interseccionalidade, nesse contexto, não é um mero somatório ou hierarquização 

de opressões, mas um ponto de convergência no qual essas opressões se potencializam e 

definem de forma intensa a vivência e a resistência desses sujeitos. 

Embora O céu para os bastardos não seja uma obra estudos de gênero, 

sexualidade e diferenças, os estudos acerca do tema contribuíram para entender como 

“identidades minoritárias” são representadas literariamente. Esses referenciais podem 

ampliar o debate sobre pluralidade, dissidência e diferença no campo literário 

contemporâneo. 

 

Lilia guerra e a literatura periférica como documento social 

A obra O céu para os bastardos, de Lilia Guerra, apresenta uma narrativa 

complexa e profundamente marcada pelas dinâmicas de desigualdade, violência e 

resistência que atravessam a vida nas periferias urbanas. A narrativa é conduzida por Sá 

Narinha, uma mulher negra, pobre, moradora da periferia, mãe solo e trabalhadora 

doméstica em um espaço social distante daquele que ela habita. Ao acompanhar sua 

trajetória e as relações que estabelece, torna-se possível perceber como raça, gênero, 

classe, território e religião se entrelaçam, compondo camadas de opressão que estruturam 

sua experiência. Esses elementos, quando lidos por meio da interseccionalidade enquanto 

lente analítica, permitem compreender de forma mais profunda as desigualdades que 

atravessam a personagem e, consequentemente, a sociedade brasileira contemporânea. 

A obra já foi analisada em diversos trabalhos acadêmicos, que a situam por vezes 

no campo da literatura periférica e da escrevivência, no sentido atribuído por Conceição 

Evaristo (2017).  

Foi meu primeiro experimento em construir um texto ficcional 

con(fundindo) escrita e vida, ou, melhor dizendo, escrita e vivência. 

Talvez na escrita de Becos, mesmo que de modo quase que 

inconsciente, eu já buscava construir uma forma de escrevivência. [...] 

E essa escrevivência, ela vai partir, ela toma como mote de criação 

justamente a vivência. Ou a vivência do ponto de vista pessoal mesmo, 

ou a vivência do ponto de vista coletivo. (Evaristo, 2017, p. 9). 

Desde as primeiras páginas, a narradora nos conduz por um território marcado por 

inúmeras carências históricas: ruas sem asfalto, casas improvisadas, transporte precário e 

ausência de saneamento básico. Mais do que uma paisagem de abandono, trata-se de um 

cenário em que a pobreza estrutural se mistura ao descaso do Estado brasileiro. Como 



lembra Crenshaw (1989), as opressões não atuam de forma isolada; elas se entrelaçam. 

No bairro retratado por Sá Narinha, conhecido e nomeado como "Fim-do-Mundo", a 

maioria das mulheres negras carregam sozinhas o peso de sustentar suas famílias, 

enfrentando não apenas a falta de recursos, mas também o racismo e o machismo 

institucionalizados (GUERRA, 2023). 

— Sabe, seu Dionor, o dinheiro que os especialistas levam pra pesquisar 

as necessidades do povo e planejar melhorias é grosso. Mas não estão 

nem aí pra precisão dos miseráveis. Eles se locomovem em automóveis 

particulares, com toda a comodidade. Se eu pudesse, botava o prefeito, 

o governador e o entendedor que desenvolveu o gaiolão pra enfrentar o 

itinerário de ida e volta. Em pé! Equilibrando a sacola com a marmita, 

feito sardinha enlatada. Pedindo licença, levando pisão, aturando cara 

feia. Mas o negócio tinha que ser bem-feito. Sacudir os indecentes da 

cama de madrugada. Fazer cada um deles caminhar até o ponto de 

ônibus na rua sem iluminação ou ronda policial. Se pra um homem já 

fica difícil enfrentar essa condição, pra uma mulher é ainda mais 

perigoso. Mas não adiantava eles viverem a experiência por um dia, 

não. Nem por uma semana. Tinha que ser por, no mínimo, uns trinta 

anos. Aí, eu dava valor (GUERRA, 2023, p. 13-14). 

Podemos compreender então, que nos primeiros capítulos, a autora insere o leitor 

em um contexto marcado pela pobreza estrutural e pelas múltiplas formas de violência, 

física, psicológica e social, que atravessam as personagens. A condição de classe é um 

marcador central: os “bastardos” do título não são apenas os filhos sem reconhecimento 

paterno, mas também aqueles que são “bastardizados” pela sociedade, pobres, negros, 

indígenas, mulheres, trabalhadores precarizados. Essa marginalização socioeconômica se 

entrelaça à raça, evidenciando assim, o racismo estrutural que define quem ocupa as 

posições de vulnerabilidade. A cor da pele opera como um marcador social que, em 

sociedades pós-coloniais, continua a determinar hierarquias e acessos a direitos. 

Em diversos trechos, Lilia Guerra mostra histórias de violência doméstica e 

abandono, mostrando como o patriarcado e a dependência econômica condicionam a vida 

das mulheres. Ao mesmo tempo, a obra mostra como a religião, embora usada para 

naturalizar certas opressões, também atua como espaço de resistência e acolhimento 

comunitário.  

As mulheres, sobretudo negras e pobres, são as mais afetadas. Personagens, como 

as vizinhas relatam abandono e violência doméstica, nos mostrando como o patriarcado 

e a dependência econômica reforçam o ciclo de opressão. 



Entretanto, Lilia Guerra também dá visibilidade à resistência. A solidariedade 

entre vizinhos, a cultura popular e o afeto coletivo surgem como formas de insurgência. 

Isso é evidenciado no Trabalho de Conclusão de Curso de autoria de Heloize 

Gonçalves Pinho (2023), apresentado ao Curso de Letras da Universidade Estadual de 

Goiás. Conforme o trabalho dedicado à obra, a escrita de Guerra nasce da experiência 

concreta da periferia e, por isso, constitui um ato de resistência política e cultural. Nesse 

contexto, o espaço social representado pela favela “Fim-do-Mundo” é descrito como 

território de abandono estatal, mas também como lugar de solidariedade comunitária, 

revelando as contradições da vida periférica. 

As personagens femininas, sobretudo Sá Narinha, emergem como protagonistas 

de histórias atravessadas pelo racismo, machismo e pobreza. São fundamentais para a 

estrutura da obra. Elas não se restringem a posições de subalternização, são mulheres que, 

apesar das dificuldades e das injustiças sociais e afetivas, mostram força e resiliência. Ao 

examinarmos personagens como Sá Narinha e Regininha, podemos explorar como Guerra 

representa as complexidades das mulheres periféricas, que muitas vezes são confrontadas 

com a violência doméstica, o machismo e a desigualdade. Essa representação vai além do 

simples sofrimento e envolve também o empoderamento, as escolhas e as consequências 

dessas mulheres. A literatura de Guerra oferece uma visão multifacetada da mulher na 

periferia, tornando-a um agente de sua própria história. 

Já os personagens masculinos, em contraste com as mulheres, na obra de Guerra 

são muitas vezes retratados como antagonistas, simbolizando o machismo e a violência. 

A análise das figuras masculinas, como o filho de Sá Narinha, Júlio César, pode ser 

aprofundada para discutir o comportamento tóxico e a construção da masculinidade 

dentro do contexto periférico. Guerra denuncia as relações de posse e controle, 

destacando como os homens perpetuam ciclos de abuso e violência. A obra também 

oferece uma crítica ao patriarcado, refletindo sobre como as expectativas sociais moldam 

o comportamento dos homens na periferia. 

A resenha de Yasmim Dornelles (2023), vem também destacando a dimensão da 

“escrevivência” em O céu para os bastardos, posicionando Lilia Guerra na tradição de 

autoras, como Carolina Maria de Jesus. A personagem Sá Narinha, narradora e curandeira 

do bairro “Fim-do-mundo”, encontra na escrita um espaço de refúgio e resistência frente 

aos preconceitos de classe, gênero, raça e entre outros que a atravessa. 



Como mostra a resenhista Dornelles (2023), mesmo diante do sonho de se tornar 

escritora, a personagem é reduzida à condição de empregada doméstica, revelando como, 

conforme aponta Davis (2016), a sociedade ainda associa as mulheres negras e pobres ao 

trabalho subalterno, “[...] as atitudes sociais predominantes continuam a associar a eterna 

condição feminina a imagens de vassouras e pás de lixo, esfregões e baldes, aventais e 

fogões, vasilhas e panelas (Davis, 2016, p. 226). 

A obra também problematiza a maternidade sob o peso do patriarcado: Sá Narinha 

enfrenta a dor de ser mãe de um agressor, utilizando a escrita para elaborar sua raiva e 

vergonha. Ao recordar a impossibilidade do batismo do filho e a existência de um “céu 

para os bastardos”, Guerra expressa como até mesmo a religião pode reforçar mecanismos 

de exclusão, ao mesmo tempo em que simboliza a busca por um espaço de dignidade para 

os marginalizados, pois a expressão “céu para os bastardos” pode ser compreendida como 

símbolo da busca por um lugar de acolhimento e dignidade para os excluídos. 

-- Abranda esse coração, minha irmã. Ele vai morrer um dia como 

qualquer um de nós. Mas eu não acredito que Deus possa condenar 

assim um inocente. Se o Júlio é pagão, não é por culpa dele. O que se 

pode fazer se não leva o nome do pai no documento? Deve existir um 

espaço no céu destinado aos pagãos. Aos bastardos. É muita gente, 

mira. Muita gente. (Guerra, 2023, p. 125). 

Guerra, ao abordar essas questões com a personagem de Sá Narinha, nos convida 

a refletir sobre os estigmas que cercam os indivíduos e as famílias das periferias, onde a 

ausência de um nome, de um reconhecimento formal, um abandono dos pais, entre outras 

experiências, muitas vezes define a vida e as perspectivas de um ser humano. Assim, a 

resenha confirma a relevância da obra como literatura de resistência, ao evidenciar 

múltiplos marcadores sociais de desigualdade atravessando suas personagens. 

A metodologia desta pesquisa não se limita à articulação teórica entre História e 

Literatura apresentada na introdução. Aqui, ela se concretiza por meio da leitura integral 

da obra, da seleção de passagens significativas e da análise crítica baseada na 

interseccionalidade como lente interpretativa. O procedimento adotado envolveu o 

diálogo sistemático com autoras e autores que discutem raça, gênero, classe e território, 

além da comparação entre interpretações presentes em dissertações, TCCs e resenhas 

dedicadas à obra. Assim, a metodologia operou como um instrumento para examinar, na 

narrativa de Guerra, a articulação entre opressões múltiplas e formas de resistência, 

evitando repetições teóricas e priorizando a análise do texto literário. 



A pesquisa foi concluída com a sistematização dos dados e uma análise crítica que 

contemplou tanto os aspectos internos da obra quanto suas relações com o contexto 

histórico e social mais amplo. 

O céu para os bastardos revela que a desigualdade no Brasil é histórica e 

estrutural, com as mulheres negras ocupando a base da pirâmide social. A periferia é 

marcada por preconceitos estabelecidos. A obra também evidencia que o racismo e o 

patriarcado se alimentam mutuamente, e que a exploração econômica atravessa o 

cotidiano das classes populares. Guerra, ao retratar a realidade das periferias, revela que 

essas opressões não são desvios ou exceções, mas sim a regra, intrínsecas à estrutura 

social e política brasileira. 

A literatura de Lília Guerra atua como uma voz subalternizada, mesmo silenciado 

pelas estruturas de poder. A escrita de Guerra é um mecanismo de ruptura desse 

silenciamento, pois coloca as mulheres periféricas como protagonistas, permitindo que a 

favela deixe de ser apenas objeto de estudo e passe a ser sujeito de fala. A narrativa 

reconfigura quem pode produzir conhecimento sobre si, dando poder àquelas figuras 

históricas que foram desconsideradas e silenciadas. 

O amor, a união e o cuidado são como práticas de resistência política, e esses 

elementos estão presentes de forma constante na obra de Guerra. As relações de apoio e 

solidariedade entre as personagens, especialmente as mulheres, se configuram como 

práticas de resistência contra as opressões de gênero, classe e raça. Guerra, assim, vai 

além da representação de sofrimento, oferecendo também possibilidades de cuidado, 

empoderamento e resistência nas relações cotidianas. 

A escrita de Lília Guerra posiciona mulheres negras no centro da narrativa, rompe 

com modelos literários hegemônicos elitizados e ressignifica a periferia não como um 

lugar de atraso, mas de vida e resistência. 

A obra também tem implicações profundas para os debates sobre democracia e 

justiça social. Ela mostra que, sem enfrentar as desigualdades estruturais, não há 

democracia plena. A escuta das vozes marginalizadas é um requisito essencial para a 

construção de uma justiça social real, e a interseccionalidade como ferramenta analítica, 

se torna indispensável para a formulação de políticas públicas eficazes. Além disso, a 

literatura é apresentada como uma ferramenta de consciência histórica, fundamental para 



a compreensão das realidades sociais e para a transformação das estruturas que sustentam 

as desigualdades. 

Assim, a obra O céu para os bastardos ilumina camadas profundas da realidade 

brasileira, desafia a narrativa oficial e dá visibilidade a vozes marginalizadas. A  história 

em diálogo com a obra de Lília Guerra serve como um forte e eficaz testemunho da 

resistência e da luta pela justiça social através da literatura, propondo assim, uma reflexão 

crítica sobre as opressões que atravessam a sociedade e oferecendo um novo olhar sobre 

a periferia, a mulher negra e as desigualdades estruturais que persistem no Brasil 

contemporâneo. 

 

Considerações finais 

A análise da obra O céu para os bastardos, de Lilia Guerra, permitiu compreender 

como a literatura periférica contemporânea constitui como uma importante ferramenta de 

denúncia, reflexão e reconstrução simbólica da realidade brasileira. A partir da 

perspectiva da interseccionalidade, evidenciou-se que as personagens, sobretudo as 

mulheres negras e periféricas, vivenciam opressões simultâneas e estruturais que não 

podem ser compreendidas de forma isolada. 

A obra expõe, de maneira contundente, como raça, gênero, classe e territorialidade 

se articulam na produção de desigualdades históricas. Ao mesmo tempo, evidencia 

práticas de resistência, solidariedade e afeto que possibilitam sobrevivência e reinvenção 

das existências subalternizadas. Essas práticas desafiam a lógica da desumanização 

estrutural e revelam a capacidade de agir desses sujeitos, mesmo diante de um cenário de 

violências cotidianas. 

A relação entre História e a Literatura, em diálogo na obra de Guerra, reafirma o 

papel da literatura como documento social e instrumento crítico, alinhando-se aos estudos 

da história sobre a função social da literatura. Ela ilumina processos que frequentemente 

permanecem invisíveis nas narrativas hegemônicas sobre o Brasil, além de problematizar 

silenciamentos, epistemicídios e apagamentos históricos. 

Conclui-se, portanto, que a interseccionalidade é uma ferramenta importante e 

essencial para compreender tanto a estrutura das desigualdades retratadas na obra quanto 

a capacidade e força política da escrita de Guerra. Ao representar as experiências de 



mulheres negras periféricas, a autora articula crítica, sensibilidade e denúncia, 

contribuindo para o fortalecimento dos debates contemporâneos sobre racismo, sexismo, 

desigualdade, democracia e justiça social. 

Desse modo, esta pesquisa demonstra que a história, literatura e teoria crítica, 

quando articuladas, possibilitam novas formas de compreensão da sociedade brasileira e 

podem inspirar caminhos para a transformação social. 

 

 

Referências 

GUERRA, Lilia. O céu para os bastardos. São Paulo: Todavia, 2023. 

 

BENJAMIN, Walter. Magia e técnica, arte e política. Ensaios sobre literatura e 

história da cultura. 8 ed. São Paulo: Brasiliense, 2012. (Obras escolhidas, vol. I) 

BERNARDINO-COSTA, Joaze; MALDONADO-TORRES, Nelson e GROSFOGUEL, 

Ramón (Org.). Decolonialidade e pensamento afrodiaspórico. 2 ed. Belo Horizonte: 

Autêntica, 2019. 

CANDIDO, Antônio. Direito à literatura. Roda educativa, 2014. Disponível em 

https://www.youtube.com/watch?v=4cpNuVWQ44E. Acesso em 3 dez. 2025. 

CANDIDO, Antônio. Literatura e Sociedade. 12 ed. Rio de Janeiro: Ouro sobre Azul, 

2011. 

DORNELLES, Yasmim. Lilia Guerra. O céu para os bastardos. São Paulo: Todavia, 

2023. 

DUARTE. Eduardo de Assis. Literatura afro-brasileira: um conceito em construção. 

Estudos de Literatura Brasileira Contemporânea, nº 31. Brasília, janeiro-junho de 

2008, pp. 11-23. 

FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EdUFBA, 2008. 

HALL, Stuart. Cultura e representação. Organização e revisão técnica de Arthur 

Ituassu. Rio de Janeiro: Editora da PUC/Rio; Apicuri, 2016. 

hooks, bell. Olhares negros – raça e representação. São Paulo: Elefante, 2019. 

https://www.youtube.com/watch?v=4cpNuVWQ44E


JAMESON, Fredric. Arqueologias do futuro: o desejo chamado Utopia e outras 

ficções científicas. 1 ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2021. 

PINHO, Heloize Gonçalves. A literatura periférica de Lília Guerra: uma análise da 

obra O céu para os bastardos. 2023. Artigo Científico (Letras - Portugues - Ingles). 

Universidade Estadual de Goiás, Campos Belos-GO, 2023. 

PRECIADO, Beatriz. Manifesto contrassexual. São Paulo: N-1 Edições, 2014. 

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Belo Horizonte: Editora da 

UFMG, 2010. 


