
 
 

 

 
 

 
 

1 

 

 

A DESPATRIMONIALIZAÇÃO DAS RELAÇÕES FAMILIARES 

NO ORDENAMENTO JURÍDICO BRASILEIRO E A 

IMPORTÂNCIA DA “DESCOISIFICAÇÃO” DA MULHER 

FRENTE AO MARIDO NO CONTEXTO DA VIOLÊNCIA 

DOMÉSTICA. 

 

Súmario: Introdução; 1. A evolução histórica quanto ao 
patrimonialismo no direito de família brasileiro; 1.1. O 
Código Civil de 1916 e a objetificação da mulher; 1.1.1. 
O poder marital e a mulher enquanto propriedade; 1.2. A 
transição para o paradigma da Constituição de 1988; 
1.2.1. Princípio da dignidade humana e da igualdade 
conjugal; 2. A despatrimonialização e a 
“descoisificação” da mulher no Direito contemporâneo; 
2.1. A mulher como sujeito de direitos na legislação 
atual; 2.1.1. Análise do Código Civil de 2002 e da Lei 
Maria da Penha; 2.2. Desafios na aplicação prática do 
novo paradigma; 2.2.1. Resistências culturais e jurídicas; 
3. As interações entre o Direito de Família e o Direito 
Penal no combate à violência doméstica; 3.1. 
Importância para a tutela penal; 3.1.1. Análise de caso: O 
feminicídio de Vanessa Ricarte; 3.2. Avanços e 
limitações na interpretação judicial; 3.2.1. Casos de 
feminicídio e a persistência de visões patrimonialistas; 
Conclusão; Referências. 

 

 

Daniel Victor Martini De Carvalho Souto 
 

Profª. Drª. Luciane Gregio Soares Linjardi 
Profª. Drª. Andréa Flores 



 
 

 

 
 

 
 

2 

 

 
RESUMO: O presente trabalho analisa a trajetória da despatrimonialização das relações familiares 
no ordenamento jurídico brasileiro e a consequente afirmação da mulher enquanto sujeito de 
direitos, com enfoque nas resistências culturais e institucionais que ainda perpetuam a desigualdade 
de gênero. Parte-se do estudo histórico do Código Civil de 1916, que consagrou juridicamente a 
objetificação feminina e o poder marital, passando pela inflexão constitucional de 1988 e pela 
consolidação do paradigma igualitário no Código Civil de 2002 e na Lei Maria da Penha. Examina-
se, ainda, a interação entre o Direito de Família e o Direito Penal no enfrentamento da violência 
doméstica, destacando-se casos emblemáticos como os de Mariana Ferrer e Vanessa Ricarte, que 
expõem a persistência da revitimização e da ineficácia institucional na proteção das mulheres. A 
pesquisa utiliza o método dedutivo, de abordagem qualitativa e caráter exploratório, com base em 
fontes legislativas, doutrinárias e jurisprudenciais. Conclui-se que, embora o avanço normativo 
represente um marco civilizatório, a igualdade formal ainda não se converteu em igualdade 
material, sendo indispensável a contínua crítica e reconstrução hermenêutica do Direito para que 
este se torne efetivamente instrumento de emancipação feminina e de superação do paradigma 
patriarcal.  
 
Palavras-Chave: Despatrimonialização das relações familiares; Violência doméstica; 
Dignidade feminina; Violência específica de gênero.  
 
ABSTRACT: This paper analyzes the trajectory of the depatrimonialization of family relations in 
the Brazilian legal system and the consequent affirmation of women as rights-bearing subjects, 
focusing on the cultural and institutional resistances that still perpetuate gender inequality. It 
begins with a historical study of the 1916 Civil Code, which legally enshrined female 
objectification and marital authority, followed by the constitutional turning point of 1988 and the 
consolidation of the egalitarian paradigm in the 2002 Civil Code and the Maria da Penha Law. 
The research also examines the interaction between Family Law and Criminal Law in addressing 
domestic violence, highlighting emblematic cases such as Mariana Ferrer and Vanessa Ricarte, 
which reveal the persistence of revictimization and institutional inefficacy in protecting women. 
The study employs the deductive method, with a qualitative and exploratory approach, drawing on 
legislative, doctrinal, and jurisprudential sources. It concludes that, although normative progress 
represents a civilizational milestone, formal equality has not yet translated into material equality, 
making the continuous critique and hermeneutical reconstruction of Law indispensable so that it 
may effectively become an instrument of female emancipation and the overcoming of the 
patriarchal paradigm. 
 
Key-Words:  Depatrimonialization of Family relations; Domestic violence; Feminine dignity; 
Gender-specific violence. 
 
 
 



 
 

 

 
 

 
 

3 

 

INTRODUÇÃO  

 

A relação conjugal, quando estruturada sob os moldes patrimonialistas de uma realidade 

patriarcal, tende a se desvirtuar de sua natureza afetiva e solidária, transformando-se em uma 

relação de dominação meramente transacional. Nesse modelo, a mulher é reduzida à condição de 

objeto de posse e controle, e sua autonomia jurídica e moral é sistematicamente negada. A lógica 

patriarcal, sustentada por séculos de tradição jurídica e cultural, converte a afetividade em 

instrumento de poder e o vínculo conjugal em meio de reprodução da desigualdade, suprimindo o 

caráter de sujeito de direitos da mulher e legitimando, de modo implícito, práticas de subordinação 

e violência. 

Essa estrutura histórica de dominação não se limita à esfera simbólica, mas projeta-se em 

formas materiais e concretas de violência, que, em muitos casos, culminam em desfechos trágicos. 

O assassinato da jornalista e servidora pública Vanessa Ricarte, ocorrido em 2025, evidencia a 

permanência desse padrão. Mesmo após recorrer às instâncias legais e obter medida protetiva 

contra o ex-noivo, Vanessa foi brutalmente assassinada horas depois, desmascarando a ineficácia 

do aparato estatal em assegurar a efetividade das garantias jurídicas. O caso ilustra de modo 

contundente como o imaginário patriarcal — que associa o corpo e a vida da mulher à esfera de 

propriedade masculina — continua a influenciar as práticas institucionais e a debilitar a tutela penal 

e familiar. 

A violência que se perpetua nas relações conjugais, portanto, não decorre apenas da 

ausência de normas, mas de uma herança cultural que persiste na estrutura do próprio direito. A 

tradição patrimonialista, consolidada no Código Civil de 1916, transformou a mulher em sujeito 

subordinado ao poder marital e vinculou o matrimônio à gestão do patrimônio e da honra 

masculina. Ainda que a Constituição Federal de 1988 e o Código Civil de 2002 tenham instaurado 

um novo paradigma — centrado na dignidade da pessoa humana e na igualdade entre os cônjuges 

— o rompimento com essa lógica não se deu de forma plena. 



 
 

 

 
 

 
 

4 

 

Diante desse cenário, o presente trabalho propõe-se a examinar a evolução histórica do 

patrimonialismo no Direito de Família brasileiro e seus desdobramentos na contemporaneidade, 

com especial atenção à despatrimonialização e à “descoisificação” da mulher no ordenamento 

jurídico. Busca-se compreender de que modo o avanço normativo — representado, não somente, 

pela Constituição de 1988, pelo Código Civil de 2002 e pela Lei Maria da Penha — tem enfrentado 

as resistências culturais, institucionais e judiciais que ainda mantêm a mulher em posição de 

vulnerabilidade. 

O estudo parte da premissa de que o processo de emancipação feminina no direito é 

dialético: enquanto a norma jurídica proclama a igualdade, a cultura jurídica e social 

frequentemente opera no sentido oposto, resgatando valores patriarcais e moralistas para justificar 

a violência e a desigualdade. Ao explorar casos emblemáticos, como o de Vanessa Ricarte e o de 

Mariana Ferrer, busca-se demonstrar que a plena realização dos princípios constitucionais de 

igualdade e dignidade depende não apenas de um aparato legal robusto, mas de uma mudança 

hermenêutica e institucional que reposicione a mulher como sujeito central do direito e da justiça. 

Assim, a pesquisa pretende contribuir para o debate sobre a interseção entre o Direito de 

Família e o Direito Penal, evidenciando que a proteção da mulher não pode ser tratada como 

questão privada, mas como compromisso público e constitucional de um Estado e de uma 

sociedade que se pretendem democráticos e igualitários. 

 

 

1. A EVOLUÇÃO HISTÓRICA QUANTO AO PATRIMONIALISMO NO DIREITO DE 

FAMÍLIA BRASILEIRO 

 

A evolução do Direito de Família brasileiro reflete, de forma bastante nítida, a transição 

de um modelo patrimonialista e hierarquizado para outro orientado pelos princípios da igualdade e 

da dignidade da pessoa humana. Desde suas origens, o direito de família no Brasil foi estruturado 

sob a lógica da dominação masculina e da supremacia do patrimônio como eixo organizador das 



 
 

 

 
 

 
 

5 

 

relações familiares, em que a mulher e os filhos eram juridicamente subordinados ao poder do 

chefe de família — o marido ou o pai — e o casamento era visto como instrumento de transmissão 

patrimonial e manutenção de status social. 

O Código Civil de 1916, inspirado em valores conservadores e em modelos europeus do 

século XIX, institucionalizou esse sistema. A mulher casada era considerada relativamente incapaz, 

sujeita ao poder marital e excluída da administração dos bens e da vida pública. A estrutura 

normativa refletia a ideia de que o matrimônio constituía, antes de tudo, um contrato econômico e 

social, e não uma comunhão de vida fundada em direitos e deveres recíprocos. A afetividade, a 

autonomia individual e a igualdade entre os cônjuges eram valores estranhos à dogmática jurídica 

da época. 

Entretanto, o avanço dos movimentos sociais e o processo de redemocratização do país, 

culminando na Constituição Federal de 1988, promoveram uma ruptura paradigmática. A família 

deixou de ser entendida como instituição de caráter exclusivamente patrimonial e passou a ser 

reconhecida como um espaço de solidariedade, afeto e realização da pessoa humana. O texto 

constitucional consagrou a igualdade entre homens e mulheres no exercício dos direitos e deveres 

da sociedade conjugal (art. 226, § 5º) e impôs ao Estado o dever de criar mecanismos para coibir a 

violência nas relações familiares (art. 226, § 8º). 

Esse novo paradigma foi consolidado no Código Civil de 2002, que substituiu a figura do 

“chefe da sociedade conjugal” pela direção conjunta da família, reconhecendo a plena capacidade 

civil da mulher e a simetria entre os cônjuges na administração dos bens e na tomada de decisões. 

O patrimônio deixou de ser o elemento central das relações familiares, cedendo espaço à 

valorização da pessoa e da afetividade. 

Assim, a trajetória do Direito de Família brasileiro evidencia uma profunda 

transformação: da mulher como objeto patrimonial e instrumento de reprodução social, à mulher 

como sujeito de direitos plenos, participante igualitária da vida conjugal e titular de dignidade 



 
 

 

 
 

 
 

6 

 

própria. Essa evolução histórica marca a transição de um direito voltado à manutenção da estrutura 

patriarcal para um direito comprometido com a realização da justiça social e da igualdade 

substancial no seio das relações familiares. 

 

1.1. O CÓDIGO CIVIL DE 1916 E A OBJETIFICAÇÃO DA MULHER 

 

O Código Civil de 1916, concebido sob forte influência patriarcal e patrimonialista, 

consolidou juridicamente a objetificação da mulher no ordenamento brasileiro. Ao estruturar as 

relações de família dentro de uma lógica de poder concentrada na figura do marido, o diploma legal 

conferiu-lhe a posição de chefe da sociedade conjugal, reduzindo a mulher casada à condição de 

relativamente incapaz. Essa incapacidade implicava não apenas a limitação de sua autonomia 

jurídica, mas também a cristalização de sua imagem como sujeito subordinado, destinado 

primordialmente à esfera doméstica e reprodutiva. 

O modelo de família estabelecido em 1916 revelava-se como instrumento de perpetuação 

de uma ordem social excludente, na qual a mulher era juridicamente vinculada ao marido como 

extensão de sua pessoa e de seu patrimônio. Essa realidade fica evidente, por exemplo, no art. 233 

do referido Código, que atribuía ao marido a representação legal da mulher, assim como a 

administração exclusiva dos bens do casal. Em tal paradigma, a figura feminina era assemelhada a 

um objeto de tutela, incapaz de gerir plenamente seus direitos e submetida a uma lógica de 

propriedade que a equiparava, em termos simbólicos e jurídicos, ao patrimônio material do homem.  

As críticas feministas ao direito brasileiro ressaltam que o Código Civil de 1916 

institucionalizou uma estrutura de desigualdade que se manifestava na invisibilização das mulheres 

como sujeitos de direitos. Junto a esses apontamentos refletia-se quanto à noção de que os direitos 

humanos, embora universais em sua formulação, foram historicamente interpretados a partir de 

uma perspectiva masculina, o que demandou um processo de ressignificação para abarcar as 



 
 

 

 
 

 
 

7 

 

especificidades das mulheres. Essa constatação demonstra como a objetificação feminina no 

âmbito jurídico não se restringia a normas isoladas, como também constituía parte de um sistema 

mais amplo de exclusão, como observa Silvia Pimentel: 

 

Para alguns teóricos e práticos dos Direitos Humanos, o tema destas considerações 
iniciais pode soar estranho, visto ser óbvio que os direitos humanos abrangem 
homens e mulheres. Entretanto, nosso objetivo é revelar que há problemas graves 
mascarados por essa “obviedade”, e que importa sejam superados. (Pimentel, 
2022, p.2) 

 

Nesse sentido, o pensamento jurídico progressista promove denuncia quanto à 

naturalização da hierarquia de gênero no interior da família, pertinentes a um Código que se 

prestava a legitimar práticas sociais discriminatórias. O direito civil, apartado da neutralidade, 

desempenhou papel ativo na reprodução de desigualdades de gênero, conferindo base legal à 

subordinação da mulher e negando-lhe o pleno exercício da cidadania. Em resposta a tal, sobretudo 

a partir da redemocratização, buscou-se romper com essa tradição ao articular a crítica ao 

patriarcado com a defesa de uma perspectiva de direitos humanos das mulheres. 

A análise crítica desse período histórico revela que a objetificação feminina no direito não 

era apenas reflexo de uma cultura machista, mas também um mecanismo jurídico-institucional que 

garantia a manutenção de privilégios masculinos e patrimoniais. Por isso, compreender o Código 

Civil de 1916 a partir da ótica do feminismo jurídico é essencial para evidenciar como o 

ordenamento jurídico brasileiro serviu, durante décadas, como instrumento de exclusão e 

desigualdade de gênero. A superação dessa lógica somente se tornou possível por meio das 

pressões sociais e políticas dos movimentos de mulheres, bem como pelo reconhecimento 

internacional da necessidade de eliminar todas as formas de discriminação contra a mulher, 

conforme consagrado pela Convenção da ONU sobre a Eliminação da Discriminação contra a 

Mulher (CEDAW). 



 
 

 

 
 

 
 

8 

 

 

1.1.1.. O PODER MARITAL E A MULHER ENQUANTO PROPRIEDADE 

 

Consagrado pelo Código Civil de 1916, e expresso em interpretação jurídica como a 

supremacia do homem na relação conjugal, o dispositivo do “Poder Marital” figura como 

importante alicerce por meio do qual se engenhava a misoginia positivada no ordenamento jurídico 

brasileiro. Ao conferir ao marido a chefia da sociedade conjugal, a legislação consolidou um 

modelo hierárquico em que a mulher casada era reduzida a um papel de subordinação continuada. 

Essa previsão normativa refletia o entendimento de que o casamento implicava uma transferência 

do poder paterno para o poder do marido, perpetuando a lógica de que a mulher deveria estar 

sempre sob a tutela de uma figura masculina. 

Tal disposição legal não apenas atribuía ao marido a administração exclusiva do 

patrimônio conjugal, mas também lhe concedia a autoridade sobre a vida civil da esposa. O artigo 

6º, inciso II, da parte geral do Código Civil de 1916 estabelecia expressamente que as mulheres 

casadas, enquanto subsistisse a sociedade conjugal eram relativamente incapazes, ficando privadas 

da livre disposição de sua própria pessoa e de seus bens. Assim, a figura feminina era juridicamente 

assimilada como um objeto de propriedade marital, cuja função primordial era a manutenção da 

família e a reprodução social. 

O poder marital constituía verdadeira institucionalização da desigualdade de gênero, 

transformando o casamento em um contrato assimétrico em que a autonomia da mulher era 

anulada. A ordem legal brasileira até a segunda metade do século XX não reconhecia a mulher 

como sujeito de direitos plenos, mas como dependente, sujeita à vontade e ao comando do marido 

- quando casada - e do pai, enquanto solteira. 

Esse regime normativo legitimava lógicas de dominação que extrapolavam a esfera 

patrimonial. A mulher era compelida a obedecer ao marido, estando sujeita a sanções sociais e 

jurídicas caso violasse o dever de submissão. A dimensão simbólica do poder marital reforçava a 

ideia de que a esposa não passava de um prolongamento de sua contraparte masculina, 



 
 

 

 
 

 
 

9 

 

consolidando um sistema em que a intimidade conjugal era confundida com gerência de 

propriedade. 

O impacto desse modelo ainda ressoa na contemporaneidade. A pesquisa Visível e 

Invisível: A Vitimização de Mulheres no Brasil (2025) revelou que, no ano de 2024, 40% das 

violências relatadas por mulheres foram cometidas por cônjuges, companheiros ou namorados, e 

outros 26,8% por ex-parceiros. Tais estatísticas sugerem que, embora o ordenamento jurídico tenha 

abolido o poder marital, a cultura patriarcal continua a reproduzir formas de controle masculino 

sobre a vida e o corpo das mulheres, mantendo vivo o paradigma da posse que outrora fora 

positivado pelo Código Civil. 

À luz da crítica feminista, é possível compreender o poder marital como um dispositivo 

jurídico que institucionalizou a desigualdade e naturalizou a violência de gênero. Ele não apenas 

restringiu direitos, mas moldou práticas sociais que associavam a mulher à condição de 

propriedade, legitimando sua objetificação e a submissão. Legado esse que provoca elucubração 

quanto à luta por uma igualdade de gênero que não se limita à reforma legislativa, mas que também 

exige uma profunda transformação cultural e institucional. 

A denúncia dessa herança normativa encontra eco no plano internacional. A Convenção 

sobre a Eliminação de Todas as Formas de Discriminação contra a Mulher (CEDAW, 1979) 

estabelece, em seu décimo sexto artigo, que os Estados-partes devem adotar medidas para eliminar 

a discriminação nas relações familiares, garantindo igualdade de direitos e responsabilidades entre 

homens e mulheres no casamento e sua dissolução.  

O Brasil, ao aderir à Convenção, assumiu o compromisso de romper com as práticas 

discriminatórias que derivam historicamente da noção de poder marital, reconhecendo a 

necessidade de reconfigurar a família como espaço de igualdade e não de propriedade. 

Assim, o exame do poder marital no Código Civil de 1916 demonstra como o direito 

brasileiro não apenas refletiu as inclinações patriarcais à época de seu estabelecimento, mas 

também contribuiu ativamente para sua manutenção. A ideia de mulher como propriedade não foi 

mero reflexo cultural, mas uma construção jurídica que legitimou décadas de desigualdade. A 



 
 

 

 
 

 
 

10 

 

superação dessa herança exige, portanto, não apenas marcos normativos protetivos, mas também a 

contínua vigilância crítica contra as formas contemporâneas de violência e controle que ainda 

ecoam do modelo patriarcal originário. 

 

1.2.A TRANSIÇÃO PARA O PARADIGMA DA CONSTITUIÇÃO DE 1988 

 

A análise do Código Civil de 1916, tal como desenvolvida nos tópicos anteriores, revela 

a centralidade do patrimonialismo e do poder marital na conformidade das relações familiares, 

relegando a mulher a um estado jurídico de subordinação e dependência. Esse quadro normativo, 

longe de ser neutro, operava como instrumento de reprodução de desigualdades estruturais, 

legitimando a objetificação feminina no espaço doméstico. A partir dessa constatação, impõe-se 

examinar a inflexão introduzida pela Constituição da República de 1988, marco jurídico-político 

que instituiu novo paradigma nas relações de gênero e na disciplina do direito de família. 

Com efeito, a Constituição de 1988 rompeu, no plano normativo, com a tradição 

hierárquica e patrimonialista que informava o Código de 1916. Ao consagrar a igualdade entre 

homens e mulheres como direito fundamental (art. 5º, I), e ao estabelecer a paridade de direitos e 

deveres entre os cônjuges na sociedade conjugal (art. 226, §5º), a Carta Magna eliminou 

formalmente o instituto do poder marital. Desse modo, superou-se a concepção da família como 

espaço de autoridade unilateral do homem, inaugurando um modelo pautado pela solidariedade, 

pela cooperação e pela corresponsabilidade. 

Nesse sentido, a Constituição operou um movimento de despatrimonialização do direito 

de família, deslocando o eixo focal da disciplina jurídica do patrimônio para a dignidade da pessoa 

humana e para a valorização dos vínculos afetivos. A família deixou de ser compreendida como 

prolongamento do patrimônio masculino, passando a ser concebida como núcleo de proteção 

recíproca e de realização da personalidade de seus integrantes. Tal transformação reflete não apenas 

uma mudança legislativa, mas a incorporação de novos fundamentos axiológicos ao ordenamento, 

sobretudo a dignidade da pessoa humana (art. 1º, III). 



 
 

 

 
 

 
 

11 

 

Todavia, a positivação constitucional da igualdade de gênero não se mostra suficiente, por 

si só, para eliminar as marcas de um passado de exclusão. A exemplo da crítica de Silvia Pimentel, 

que adverte:  

 

Entretanto, a simples enunciação formal dos direitos das mulheres não lhes 
confere automaticamente a efetivação de seu exercício. Este depende de ações dos 
três poderes... 
[...]. Os direitos das mulheres ainda estão longe de alcançar a sua plena realização 
prática, pois há grande defasagem entre a lei e a prática. (Pimentel, 2006, p. 16-
17). 

 

A Constituição de 1988 deve, portanto, ser compreendida como ponto de partida de um 

processo de reconstrução jurídica e social, cuja efetividade depende da atuação normativa, 

institucional e cultural. 

Nesse contexto, observa-se que o Brasil também assumiu compromissos internacionais 

que reforçam essa transição paradigmática, notadamente com a adesão à CEDAW, 1979. A 

Convenção impõe aos Estados-parte o dever de adotar medidas legislativas e políticas para eliminar 

práticas discriminatórias no âmbito familiar, exigindo não apenas reformas formais, mas a 

transformação de padrões socioculturais que perpetuem a inferiorização da mulher. 

Em contraponto aos avanços normativos, as estatísticas contemporâneas demonstram a 

persistência de práticas de violência e subordinação no âmbito familiar, as quais guardam relação 

com a herança do modelo patriarcal. A pesquisa Visível e Invisível: A Vitimização de Mulheres 

no Brasil (2025) revelou que 32,4% das brasileiras com 16 anos ou mais sofreram violência física 

ou sexual praticada por parceiro íntimo ao longo da vida, índice superior à média global de 27%. 

Tais dados evidenciam que a superação formal do poder marital não foi acompanhada da 

eliminação de suas práticas correlatas, as quais continuam a se reproduzir no plano social.  

Vista a partir dessa lente, a Constituição de 1988 representou um divisor de águas na 

disciplina jurídica do direito de família, na medida em que extinguiu a noção de poder marital e 

promoveu a igualdade formal entre os cônjuges. Contudo, sua plena efetividade depende de um 

contínuo processo de implementação e vigilância, que envolve a articulação entre marcos 



 
 

 

 
 

 
 

12 

 

normativos, políticas públicas e mudanças culturais. Assim, a transição para o novo paradigma 

constitucional deve ser compreendida não como um rompimento absoluto, mas como a 

inauguração de um processo histórico de ressignificação, no qual a igualdade de gênero constitui 

horizonte normativo e político a ser constantemente perseguido. 

 

1.2.1. PRINCIPIOS DA DIGNIDADE HUMANA E IGUALDADE CONJUGAL 

 

A superação do modelo patriarcal e patrimonialista instituído pelo Código Civil de 1916 

não se deu ou se dará de forma abrupta, mas como resultado de um processo de transformação 

normativa e social que encontrou seu ponto de inflexão na Constituição de 1988. Como visto, a 

Carta Magna estabeleceu, em seu art. 5º, I, a igualdade formal entre homens e mulheres, e, no art. 

226, §5º, a paridade de direitos e deveres entre os cônjuges. Contudo, tais dispositivos não se 

esgotam em sua literalidade, pois encontram fundamento em dois princípios estruturantes da ordem 

constitucional brasileira: a dignidade da pessoa humana e a igualdade conjugal. 

Quanto ao primeiro cumpre citar a definição trazida pelo professor Ingo Sarlet, em que 

dispõe: 

Trata-se da qualidade intrínseca e distintiva reconhecida em cada ser humano que 
o faz merecedor do mesmo respeito e consideração por parte do Estado e da 
comunidade, implicando, neste sentido, um complexo de direitos e deveres 
fundamentais que assegurem a pessoa tanto contra todo e qualquer ato de cunho 
degradante e desumano, como venham a lhe garantir as condições existenciais 
mínimas para uma vida saudável, além de propiciar e promover sua participação 
ativa e co-responsável nos destinos da própria existência e da vida em comunhão 
com os demais seres humanos(Sarlet, 2007, p.383) 

 

Nesse sentido, o princípio da dignidade da pessoa humana (art. 1º, III, CF) consagra a 

centralidade do indivíduo como sujeito de direitos, impondo a vedação de qualquer forma de 



 
 

 

 
 

 
 

13 

 

instrumentalização da pessoa. Assim, se o regime anterior reduzia a mulher a objeto de tutela e de 

submissão, a dignidade constitucional afirma a sua condição de sujeito autônomo, titular de direitos 

inalienáveis e invioláveis. Em termos de direito de família, isso significa que as relações conjugais 

não podem ser concebidas como espaços de poder, mas como esferas de realização pessoal e de 

reciprocidade. 

No bojo complementar, o princípio da igualdade conjugal, implícito e derivado da 

conjugação entre os arts. 5º, I, e 226, §5º, da Constituição, estabelece não apenas a paridade formal 

de direitos, mas a exigência de igualdade substancial nas relações de gênero. Trata-se, portanto, de 

uma cláusula que vincula não apenas o legislador ordinário, mas também a interpretação judicial e 

a formulação de políticas públicas. A partir desse parâmetro, a estrutura hierárquica que sustentava 

o poder marital é substituída por um modelo de co-responsabilidade e solidariedade conjugal. 

Entretanto, como já ressaltado nos tópicos anteriores, a constitucionalização da igualdade 

não foi suficiente para eliminar as práticas de desigualdade enraizadas na cultura social. A pauta 

feminista enfatiza que a positivação formal de direitos pode ocultar formas sutis de perpetuação da 

subordinação, razão pela qual a realização concreta da igualdade conjugal exige o enfrentamento 

de padrões culturais de gênero que ainda persistem.  

É nesse ponto que o princípio da dignidade humana se mostra mister: ao colocar a pessoa 

no centro da ordem jurídica, exige-se não apenas o reconhecimento formal, mas também a 

promoção material da autonomia e da liberdade feminina. 

Portanto, os princípios da dignidade humana e da igualdade conjugal operam como 

fundamentos normativos de superação do paradigma anterior, mas também como instrumentos 

críticos para identificar e enfrentar as persistentes formas de desigualdade estrutural. Se o Código 

Civil de 1916 objetificava a mulher ao submetê-la ao poder marital, a Constituição de 1988, ao 

contrário, a reconhece como sujeito pleno de direitos. Todavia, a concretização desse novo 



 
 

 

 
 

 
 

14 

 

paradigma exige permanente vigilância e ação institucional, de modo a converter a igualdade 

formal em igualdade substancial no cotidiano das relações familiares. 

 

2. A DESPATRIMONIALIZAÇÃO E A "DESCOISIFICAÇÃO" DA MULHER NO 

DIREITO CONTEMPORÂNEO 

 

Nessa análise, a história do direito de família brasileiro evidencia um movimento de 

transição que parte da objetificação da mulher no Código Civil de 1916, passa pela 

constitucionalização da igualdade de gênero em 1988 e alcança, na contemporaneidade, um 

processo de despatrimonialização e “descoisificação” da mulher. Tal processo representa não 

apenas a superação do modelo normativo patriarcal, mas também a afirmação da mulher como 

sujeito pleno de direitos, dotado de autonomia e dignidade. 

Se outrora a mulher era equiparada ao patrimônio do marido, tendo sua subjetividade 

anulada pela figura do poder marital, a ordem jurídica atual busca reconstruir a família como espaço 

de solidariedade e de respeito recíproco, em consonância com os valores constitucionais e os 

compromissos internacionais assumidos pelo Brasil. Essa transição não se restringe a uma reforma 

legislativa, mas expressa um reposicionamento axiológico do direito, que abandona a concepção 

da mulher como objeto e reconhece sua centralidade como agente de direitos humanos. 

 

2.1. A MULHER COMO SUJEITO DE DIREITOS NA LEGISLAÇÃO ATUAL 

 

Como visto, no plano normativo, a Constituição Federal de 1988 constitui marco 

fundamental ao consagrar a igualdade entre homens e mulheres em direitos e obrigações (art. 5º, I) 

e ao assegurar a paridade conjugal (art. 226, §5º). Tais dispositivos não apenas aboliram 

formalmente o poder marital, mas também fundaram o paradigma da igualdade substancial no 



 
 

 

 
 

 
 

15 

 

âmbito familiar, exigindo do legislador, do intérprete e das instituições a concretização de políticas 

voltadas à promoção da equidade de gênero. 

Em continuidade a esse marco constitucional, o Código Civil de 2002 consolidou a 

superação do modelo hierárquico, estabelecendo a comunhão plena de vida como objetivo do 

casamento (art. 1.511) e reconhecendo a igualdade de direitos e deveres entre os cônjuges (art. 

1.565). Dessa forma, a mulher deixou de ser figura tutelada pelo marido e passou a exercer, em 

condição de paridade, a direção da sociedade conjugal. 

Ademais, a legislação especial reforçou esse movimento. A Lei Maria da Penha (Lei nº 

11.340/2006), inspirada em compromissos internacionais como a Convenção de Belém do Pará 

(1994) e a CEDAW (1979), estabeleceu mecanismos de proteção contra a violência doméstica, 

reconhecendo a especificidade da desigualdade estrutural vivenciada pelas mulheres. Trata-se de 

diploma que não apenas tipifica condutas violentas, mas também reafirma o caráter vinculativo da 

mulher como sujeito de direitos fundamentais, impondo ao Estado o dever de garantir sua 

integridade física, psíquica, sexual, patrimonial e moral. 

Partindo desse pressuposto, o processo de despatrimonialização assume dupla função: por 

um lado, elimina a concepção da família como extensão do patrimônio masculino; por outro, afirma 

a mulher como titular de direitos autônomos, rompendo com séculos de subordinação. A 

descoisificação aqui significa a recusa à naturalização da mulher como objeto de posse, afirmando-

a como pessoa de igual valor jurídico e social, em conformidade com os princípios da dignidade 

da pessoa humana (art. 1º, III, CF) e da igualdade substancial. 

Todavia, a análise crítica da realidade contemporânea revela que, apesar dos avanços 

legislativos, persistem formas de reprodução simbólica e material da desigualdade de gênero. A 

pesquisa Visível e Invisível (2025) demonstrou que 37,5% das brasileiras relataram ter sofrido 

algum tipo de violência nos doze meses anteriores à coleta de dados, sendo os parceiros atuais ou 

anteriores os principais agressores.  

Esse dado reforça a necessidade de compreender a legislação não como ponto de chegada, 

mas como instrumento em constante disputa para a efetivação de direitos. Cabendo ao fazer 



 
 

 

 
 

 
 

16 

 

jurídico a tarefa de pautar uma progressão que não pode ser entendida como movimento natural, e 

sim como esforço ativo constante ao revés de potenciais intentadas retrógadas à dignidade 

feminina.  

Em consonância ao labor crítico quanto a real materialidade da aplicação do entendimento 

da mulher enquanto sujeito de direito, não subjugada pelo compromisso marital se desse emanar a 

violência e grave ameaça tão rotineiramente observadas na realidade familiar brasileira, faz-se 

mister citar a crítica tecida por Carmen Hein de Campos, Fabiana Cristina Severi e Ela Wiecko 

Volkmer de Castilho no livro Tecendo Fios das Críticas Feministas ao Direito no Brasil, publicado 

em 2019. Em que as autoras realizaram a seguinte explanação:  

 

A família acaba sendo um bem jurídico mais importante e valorizado por juízes e 
júris populares do que a vida da mulher. Quando o comportamento da mulher 
coloca em risco a organização familiar, há uma condescendência social para com 
seu assassinato pelo marido ou companheiro. (Campos, Castilho, Severi, 2019, p. 
26). 

 

Portanto, afirmar a mulher como sujeito de direitos na legislação atual significa 

reconhecer que o ordenamento jurídico contemporâneo, embora já despatrimonializado em sua 

estrutura normativa, deve ser continuamente tensionado pela crítica feminista e pelos 

compromissos internacionais de direitos humanos. Apenas assim será possível transformar a 

igualdade formal em igualdade material, convertendo a família em verdadeiro espaço de realização 

da dignidade e da autonomia feminina.  

 

2.1.1. ANÁLISE DO CÓDIGO CIVIL DE 2002 E DA LEI MARIA DA PENHA 

 

A transição do modelo patriarcal e patrimonialista consagrado no Código Civil de 1916 

para o paradigma constitucional de 1988 encontrou sua concretização legislativa mais expressiva 

no Código Civil de 2002 e na Lei nº 11.340/2006 (Lei Maria da Penha). Ambos os diplomas 

refletem um processo de ressignificação das relações familiares e de gênero, que se desenvolve a 



 
 

 

 
 

 
 

17 

 

partir da incorporação dos princípios constitucionais da dignidade da pessoa humana e da igualdade 

entre homens e mulheres, afastando-se do paradigma hierárquico anterior. 

No que se refere ao Código Civil de 2002, nota-se clara ruptura com o sistema anterior. O 

diploma abandona a concepção da família como instituição subordinada à figura do marido e passa 

a concebê-la como uma entidade fundada na comunhão e na solidariedade. O art. 1.511 estabelece 

que o casamento estabelece comunhão plena de vida, com base na igualdade de direitos e deveres 

dos cônjuges, substituindo a ideia de poder marital pela noção de cooperação. Já o art. 1.565, § 1º, 

consagra que os direitos e deveres referentes à sociedade conjugal são exercidos igualmente pelo 

homem e pela mulher. Esses dispositivos evidenciam a alteração estrutural: enquanto no Código 

de 1916 a chefia da sociedade conjugal era prerrogativa exclusiva do marido, no de 2002 a direção 

da família é compartilhada, assegurando paridade no exercício da autonomia conjugal. 

Outro ponto relevante encontra-se na disciplina dos regimes de bens. O Código de 2002, 

ao manter modalidades diversas de regime patrimonial, reconhece a autonomia da vontade dos 

cônjuges para escolherem a forma de administração dos bens do casal. Tal previsão rompe com a 

lógica da tutela do patrimônio pelo marido, predominante no Código anterior, e permite maior 

flexibilidade para adequar o regime patrimonial às peculiaridades de cada união. O mesmo diploma 

reforça, em diferentes dispositivos, a ideia de que a administração dos bens deve ser conjunta, 

afastando qualquer noção de primazia masculina.  

Essa nova configuração jurídica demonstra que o Código de 2002 não se limitou a revogar 

normas discriminatórias, mas estabeleceu um novo marco axiológico para o direito de família, 

pautado pela igualdade formal e pela co-responsabilidade conjugal. Nesse sentido, a 

despatrimonialização das relações familiares torna-se evidente: o patrimônio deixa de ser o núcleo 

central da família, e a pessoa, em sua dignidade e autonomia, passa a ocupar o espaço central da 

normatividade. 

A Lei nº 11.340/2006 (Lei Maria da Penha), por sua vez, representa um complemento 

indispensável ao movimento iniciado com a Constituição de 1988 e consolidado no Código Civil 

de 2002. Ao tratar da violência doméstica e familiar, a lei reconhece expressamente que a 



 
 

 

 
 

 
 

18 

 

desigualdade de gênero não se limita ao plano patrimonial ou formal, mas se manifesta em práticas 

de violência física, psicológica, sexual, moral e patrimonial (art. 7º da Lei nº 11.340/2006). 

A lei introduz instrumentos de proteção imediata, como as medidas protetivas de urgência 

previstas nos arts. 22 a 24-A, que permitem ao juiz, de forma célere, determinar desde o 

afastamento do agressor até a proteção patrimonial da mulher contra danos materiais. 

Diferentemente do Código Civil, que reorganizou a estrutura formal da sociedade conjugal, a Lei 

Maria da Penha atua na dimensão concreta da vulnerabilidade, oferecendo meios para garantir a 

efetividade da igualdade prevista constitucionalmente e reafirmada no diploma civil. 

Outrossim, a Lei Maria da Penha promove um avanço simbólico e normativo ao 

considerar a violência doméstica como violação de direitos humanos, deslocando-a do âmbito 

privado para o espaço de interesse público. Há um avanço significativo na temática ao tipificar 

condutas que antes eram tratadas como meros conflitos domésticos. Por exemplo, ao reconhecer a 

violência patrimonial como modalidade autônoma de violência doméstica, rompendo com a lógica 

tradicional que vinculava a mulher à esfera patrimonial do homem. A lei estabelece:  

 

Art. 7º São formas de violência doméstica e familiar contra a mulher, entre outras: 
(...)  
IV - a violência patrimonial, entendida como qualquer conduta que configure 
retenção, subtração, destruição parcial ou total de seus objetos, instrumentos de 
trabalho, documentos pessoais, bens, valores e direitos ou recursos econômicos, 
incluindo os destinados a satisfazer suas necessidades; (BRASIL, 2006).  

 

Tal dispositivo explicita como o esforço normativo em proteger especificamente a 

autonomia econômica da mulher e seu direito de gerir livremente seus bens. Rompendo com a ideia 

de mulher como propriedade marital, ao tipificar como crime atos que antes eram naturalizados 

como prerrogativas masculinas no controle dos bens familiares. 

Essa concepção contribui para a noção de uma personalização digna da mulher, uma vez 

que rompe com a noção de que o espaço doméstico é território de domínio absoluto do homem e 

reconhece a mulher como sujeito de direitos cuja integridade física, psíquica e moral deve ser 

assegurada pelo Estado. 



 
 

 

 
 

 
 

19 

 

Desse modo, a análise do Código Civil de 2002 e da Lei Maria da Penha ilustra dois 

movimentos complementares: o primeiro estabelece a igualdade formal e estrutural entre os 

cônjuges, extinguindo o poder marital e redefinindo a família como espaço de comunhão e 

solidariedade; o segundo garante instrumentos concretos de proteção contra práticas de violência e 

desigualdade que ainda persistem no plano social. Ambos os diplomas, em comparação com o 

arcabouço normativo anterior, não apenas afastam o paradigma de submissão e patrimonialismo 

do Código de 1916, mas também afirmam a mulher como sujeito de direitos plenos, dotada de 

dignidade e autonomia jurídica. 

 

2.2.DESAFIOS NA APLICAÇÃO PRÁTICA DO NOVO PARADIGMA 

 

A trajetória histórica do direito de família no Brasil, marcada pela objetificação da mulher 

no Código Civil de 1916, pela inflexão constitucional de 1988 e pela consolidação normativa no 

Código Civil de 2002 e na Lei Maria da Penha, evidencia avanços significativos na construção de 

um ordenamento jurídico orientado pelos princípios da dignidade da pessoa humana e da igualdade 

de gênero. Todavia, a mera positivação desses valores não implica, por si só, a transformação plena 

das relações sociais. O processo de despatrimonialização das relações familiares e o 

reconhecimento da mulher enquanto sujeito de direitos, embora ambos consolidados no plano 

normativo, enfrentam obstáculos complexos no momento de sua aplicação prática. 

Esses desafios se manifestam tanto no plano cultural quanto no plano institucional. De um 

lado, persistem resistências culturais, enraizadas em padrões patriarcais que naturalizam a 

subordinação feminina e dificultam a assimilação da igualdade como prática efetiva nas relações 

familiares. De outro, observam-se resistências judiciais e institucionais, em que a aplicação das 

normas é frequentemente condicionada por visões tradicionais, estereótipos de gênero e pela falta 

de uma perspectiva crítica no exercício da função jurisdicional. 

Compreender tais resistências é fundamental para avaliar o alcance real do novo 

paradigma. Se, em teoria, a legislação vigente confere à mulher o estatuto de sujeito pleno de 



 
 

 

 
 

 
 

20 

 

direitos, na prática, a efetividade desse reconhecimento depende da capacidade das instituições e 

da sociedade em romper com padrões históricos de desigualdade. Nesse sentido, os desafios não 

se resumem a questões de técnica legislativa, mas envolvem transformações de ordem cultural, 

social e institucional que condicionam a interpretação e a aplicação da norma. 

Assim, a análise que segue buscará evidenciar, em primeiro lugar, as resistências culturais 

e judiciais que obstam a concretização da igualdade substancial, e, em seguida, examinar as 

barreiras institucionais e estruturais que limitam a efetividade das garantias normativas. Somente 

a partir desse duplo diagnóstico é possível compreender em que medida o direito brasileiro avançou 

no enfrentamento da desigualdade de gênero e quais são os caminhos necessários para tornar 

realidade o paradigma igualitário inaugurado pela Constituição de 1988. 

 

2.2.1. RESISTÊNCIAS CULTURAIS E JURÍDICAS 

 

Do ponto de vista cultural, a permanência de valores patriarcais exerce forte influência 

sobre as práticas sociais e institucionais. Pierre Bourdieu observa em sua obra A Dominação 

Masculina (1988) que a subjugação feminina se perpetua mediante mecanismos de naturalização, 

em que estruturas históricas de desigualdade são internalizadas como se fossem “naturais” e, por 

isso, incontestáveis.  

Essa violência simbólica, exercida por meio da linguagem, da educação, da religião e da 

própria organização familiar, contribui para manter o homem como parâmetro universal e a mulher 

em posição de subalternidade. Como evidenciado por Bourdieu: 

 

A força da ordem masculina se evidencia no fato de que ela dispensa justificação: 
a visão androcêntrica impõe-se como neutra e não tem necessidade de se enunciar 
em discursos que visem a legitimá-la. A ordem social funciona como uma imensa 
máquina simbólica que tende a ratificar a dominação masculina sobre a qual se 
alicerça. (Bourdieu, 1988, p.24)  

 



 
 

 

 
 

 
 

21 

 

Nesse sentido, ainda que a legislação reconheça a mulher como sujeito de direitos, práticas 

cotidianas reforçam o imaginário de que sua posição deve estar vinculada ao espaço privado, à 

obediência conjugal e à dependência emocional e patrimonial. 

Esse enraizamento cultural repercute no sistema judicial, onde decisões acabam por 

demonstrar resquícios de uma visão hierárquica das relações de gênero. Em diversas situações, 

juízes e tribunais ainda reproduzem estereótipos sexistas, relativizando a gravidade da violência 

doméstica ou interpretando a autonomia feminina de modo restrito. A aplicação da Lei Maria da 

Penha, por exemplo, enfrenta dificuldades decorrentes da resistência de operadores do direito que, 

por vezes, enxergam nas medidas protetivas um excesso de intervenção estatal na esfera familiar. 

Tal postura revela a dificuldade de romper com a concepção tradicional de que a família é um 

espaço naturalmente regido por uma ordem privada, imune à intervenção jurídica.  

Ademais, observa-se que a herança institucional do patriarcalismo se manifesta na 

seletividade da proteção jurídica. Embora a igualdade formal esteja garantida, sua concretização 

depende de um aparato judicial capaz de compreender as desigualdades materiais que afetam as 

mulheres. Contudo, práticas como a revitimização em processos judiciais, a exigência de provas 

excessivas em casos de violência doméstica, a crueza com que se força a revisita de momentos 

traumáticos em depoimento e julgamento e mesmo a desconsideração da palavra da vítima revelam 

um déficit de sensibilidade de gênero por parte do Poder Judiciário. 

Nesse certame, o caso Mariana Ferrer tornou-se um marco emblemático no debate jurídico 

e social sobre a revitimização institucional no Brasil. A jovem denunciou o empresário André de 

Camargo Aranha por estupro de vulnerável, mas, durante a audiência judicial, foi submetida a 

ataques morais e constrangimentos públicos por parte da defesa, sem a devida intervenção do 

magistrado. As imagens amplamente divulgadas pela imprensa revelaram um ambiente de 

hostilidade e humilhação, no qual a vítima foi tratada como ré, configurando um episódio claro de 

violência simbólica e institucional. 

O episódio expôs a fragilidade do sistema de justiça no tratamento de crimes sexuais e a 

persistência de estereótipos patriarcais que deslegitimam a palavra da mulher, retomando padrões 



 
 

 

 
 

 
 

22 

 

de julgamento moral e comportamental que a Constituição de 1988 e a Lei Maria da Penha 

buscaram superar. Diante da repercussão nacional, a comoção social impulsionou a aprovação da 

Lei nº 14.245/2021, conhecida como Lei Mariana Ferrer, que introduziu o artigo 400-A ao Código 

de Processo Penal, que determina: 

 

Art. 400-A. Na audiência de instrução e julgamento, e, em especial, nas que 
apurem crimes contra a dignidade sexual, todas as partes e demais sujeitos 
processuais presentes no ato deverão zelar pela integridade física e psicológica da 
vítima, sob pena de responsabilização civil, penal e administrativa, cabendo ao 
juiz garantir o cumprimento do disposto neste artigo, vedadas:       
  
 I - a manifestação sobre circunstâncias ou elementos alheios aos fatos objeto de 
apuração nos autos 
 
II - a utilização de linguagem, de informações ou de material que ofendam a 
dignidade da vítima ou de testemunhas. (BRASIL, 2021)  

 

Esse caso exemplifica, assim, como o processo judicial pode reproduzir a lógica patriarcal 

de dominação — transformando o espaço que deveria ser de proteção e justiça em um ambiente de 

revitimização. A conduta observada durante o julgamento evidencia o descompasso entre a 

legislação vigente e sua aplicação prática, demonstrando que a igualdade formal não basta sem 

uma efetiva mudança cultural e institucional no trato das vítimas de violência sexual. A trajetória 

de Mariana Ferrer, além de denunciar a omissão estatal, impulsionou uma revisão ética do sistema 

de justiça, consolidando o entendimento de que a dignidade da vítima deve ser o eixo central de 

qualquer atuação penal contemporânea.  

Suscita-se, portanto, uma análise crítica quanto às resistências culturais e judiciais que vão 

de encontro ao atual paradigma normativo. Há uma convivência com a permanência de estruturas 

simbólicas que insistem em reduzir a mulher à condição de objeto ou acessório do homem. Assim, 

a efetividade da igualdade jurídica demanda não apenas normas progressistas, mas também uma 

transformação profunda nos modos de pensar e agir da sociedade e de seus representantes 

institucionais. Essa tensão entre o avanço normativo e a inércia cultural configura o principal 



 
 

 

 
 

 
 

23 

 

desafio relativo ao presente objeto de estudo no direito contemporâneo: transformar os princípios 

constitucionais e infraconstitucionais em práticas jurídicas e sociais efetivas. 

 

3. AS INTERAÇÕES ENTRE O DIREITO DE FAMÍLIA E O DIREITO PENAL NO 

COMBATE À VIOLÊNCIA DOMÉSTICA 

 

A interface entre o direito de família e o direito penal revela-se crucial para compreender 

o enfrentamento da violência contra a mulher, notadamente quando se considera que esta violência 

frequentemente ocorre no âmbito familiar, a problemática exige proteção jurídica imediata e 

envolve direitos fundamentais como a dignidade, a integridade física, psíquica e moral. Quanto a 

isso, a legislação familiar moderna oferece ferramentas normativas de proteção, mas é no direito 

penal que muitas das sanções e medidas coercitivas se efetivam. Esse entrelaçamento impõe uma 

análise que vá além das normas isoladas, considerando procedimentos e práticas institucionais que 

articulam ambos os campos do direito. 

A complexidade das relações de gênero, especialmente no contexto doméstico, encontra 

materialidade na relação entre o Direito de Família — responsável pela regulação das relações 

interpessoais e dos vínculos afetivos — e o Direito Penal, incumbido da repressão às condutas 

lesivas à integridade física, moral e psíquica das vítimas. Tal interação representa, portanto, uma 

dimensão prática da efetividade do princípio da dignidade da pessoa humana, na medida em que 

busca assegurar não apenas a punição do agressor, mas, sobretudo, a proteção integral da mulher 

como sujeito de direitos. 

Nesse contexto, a Constituição Federal de 1988, ao consagrar a igualdade de gênero e a 

proteção da família como base da sociedade (art. 226), estabeleceu os fundamentos para o 

desenvolvimento de uma política jurídica integrada. Essa diretriz foi concretizada pela Lei nº 

11.340/2006 (Lei Maria da Penha), que, em seu art. 1º, afirma expressamente estar em 

conformidade com o §8º do art. 226 da Constituição. A norma cria mecanismos específicos de 

enfrentamento à violência doméstica e familiar, os quais pressupõem uma atuação coordenada 



 
 

 

 
 

 
 

24 

 

entre órgãos de natureza penal e civil, tais como o Ministério Público, o Judiciário e as defensorias 

públicas. 

A articulação entre o Direito de Família e o Direito Penal pode ser observada, sobretudo, 

na forma como ambos convergem para garantir medidas de urgência e de proteção da vítima. As 

medidas protetivas de urgência previstas na Lei Maria da Penha (arts. 22 a 24-A) exemplificam 

esse ponto de convergência. Elas podem envolver tanto determinações de caráter penal — como o 

afastamento do agressor do lar e a proibição de aproximação — quanto disposições de natureza 

familiar, como a suspensão da guarda dos filhos ou a prestação de alimentos provisórios. Assim, o 

sistema jurídico reconhece que a violência doméstica não é apenas uma infração penal, mas uma 

violação multidimensional dos direitos humanos e familiares da mulher. 

A partir dessa perspectiva, é possível compreender que o combate à violência doméstica 

ultrapassa o mero âmbito sancionatório. Trata-se de uma política de proteção integral, que exige 

coordenação entre as esferas cível e penal, capacitação dos operadores do direito e sensibilidade 

institucional para lidar com a realidade das mulheres em situação de vulnerabilidade. O Direito de 

Família, ao reconhecer o dever de cuidado e o respeito mútuo como fundamentos da convivência 

familiar, fornece a base axiológica para que o Direito Penal atue como instrumento de 

responsabilização e prevenção. 

Portanto, a interação entre esses dois ramos do ordenamento jurídico não é apenas 

desejável, mas indispensável para a efetividade do paradigma constitucional de igualdade e 

dignidade. A desarticulação entre as esferas familiar e penal implica, em última análise, a 

manutenção das condições de opressão que a Constituição de 1988 e as legislações subsequentes 

buscaram eliminar. O diálogo entre ambos, quando corretamente implementado, representa a 

materialização do processo de dignificação da mulher no âmbito jurídico: de objeto tutelado, ela 

se torna sujeito ativo de direitos, reconhecido, protegido e amparado por um sistema de justiça 

comprometido com a erradicação da violência de gênero. 

 

3.1.IMPORTÂNCIA PARA A TUTELA PENAL 



 
 

 

 
 

 
 

25 

 

 

A tutela penal no contexto da violência doméstica assume papel essencial e complementar 

ao direito de família, uma vez que é por meio dela que comportamentos graves — como agressão, 

ameaça, cárcere privado, injúria e feminicídio — são tipificados, investigados e punidos conforme 

os padrões do sistema de justiça criminal. Trata-se de um mecanismo institucional de imposição 

de responsabilização estatal que reforça os objetivos protetivos do direito de família, ao garantir 

que normas de convivência e proteção não se limitem à esfera privada, mas sejam revestidas de 

força estatal. Em outras palavras, a via penal atua como instância coercitiva da norma familiar e 

constitucional, convertendo a promessa de proteção em obrigação institucional efetiva. 

No Brasil, a Lei Maria da Penha ocupou posição central nesse diálogo entre direito penal 

e direito de família, ao prever medidas protetivas de urgência (art. 22 a 24) e atribuir competência 

especial à investigação desses casos. Essas medidas protetivas, embora não sejam em si penas 

criminais, possuem caráter coercitivo imediato e podem funcionar como antecipação de tutela, 

mitigando o risco de lesão à integridade da vítima enquanto o processo criminal tramita. Nesse 

sentido, a tutela penal torna-se indispensável para efetivar os princípios constitucionais da 

dignidade humana e da igualdade, especialmente porque a violência doméstica, por sua natureza 

estrutural, exige intervenção estatal. 

Importante destacar que a eficácia da tutela penal depende de uma série de fatores 

institucionais: capacitação policial e judiciária para lidar com violência de gênero, agilidade na 

tramitação dos processos, garantia de acolhimento e segurança à vítima, proteção contra retaliações 

e mecanismos que evitem a revitimização. Quando essas condições não são atendidas, corre-se o 

risco de que o aparato penal, em vez mitigar o dano, intensifique o sofrimento da vítima. 

Além disso, a tutela penal também cumpre uma função simbólica e pedagógica: ao punir 

casos extremos de violência doméstica, o Estado reafirma a proibição social e normativa de práticas 

machistas de dominação e avança no cenário cultural da despatrimonialização da mulher. A 

punição penal reforça que a vida e a integridade da mulher não podem ser objetos de disputa ou 

patrimônio de ninguém, mas direitos inalienáveis. 



 
 

 

 
 

 
 

26 

 

Esses elementos estruturam a relevância da tutela penal no paradigma contemporâneo do 

direito de família: ela torna visível a efetividade das garantias jurídicas, articula sanção e proteção, 

e expande o alcance dos direitos de mulheres vítimas de violência doméstica, rompendo com a 

lógica de invisibilidade e impunidade que historicamente se impôs. 

 

3.1.1. ANÁLISE DE CASO: O FEMINICÍDIO DE VANESSA RICARTE  

 

O crime que vitimou a jornalista e servidora do Ministério Público do Trabalho em Mato 

Grosso do Sul, Vanessa Ricarte, constitui um exemplo doloroso, mas instrutivo, da tensão entre 

tutela penal e falhas institucionais em casos de violência doméstica. Segundo os relatos noticiosos, 

Vanessa buscou atendimento na Delegacia Especializada de Atendimento à Mulher para registrar 

boletim de ocorrência contra seu ex-noivo e requerer medida protetiva. Apesar dessa iniciativa, 

alguns procedimentos essenciais não foram efetivados ou se mostraram ineficientes: não houve 

escolta policial para acompanha-la no local de risco, nem vigilância adequada após a concessão da 

medida protetiva — e o agressor permaneceu presente no convívio doméstico até o momento do 

crime. Horas após sair da delegacia para buscar seus pertences, Vanessa foi esfaqueada três vezes 

no tórax e não resistiu aos ferimentos. O autor, preso em flagrante, eventualmente responderá por 

feminicídio e por outros crimes correlatos, como violência psicológica, cárcere privado e 

divulgação de cena de nudez.  

Este caso expõe fragilidades cruciais na implementação da tutela penal em crimes 

domésticos: primeiro, a dissonância entre o recebimento formal da medida protetiva e sua execução 

efetiva. A simples formalização de uma proteção jurídica não basta se não houver mecanismos 

operacionais para impedir o risco imediato ao qual a vítima está exposta. Em segundo lugar, 

evidencia-se a inadequação dos mecanismos policiais e judiciais em acompanhar casos de risco 

extremo, sobretudo quando a vítima já havia sinalizado perigo iminente. Os áudios gravados por 

Vanessa apontam falhas de acolhimento, atendimento tido como frio e demorado por parte da 

delegacia, bem como a falta de protocolo consistente para sua segurança após a medida protetiva.  



 
 

 

 
 

 
 

27 

 

Acrescenta-se que a ampliação da acusação contra o autor para incluir crimes de 

perseguição, violência psicológica, cárcere privado e divulgação de nudez revela a complexidade 

da violência de gênero e a necessidade de que a tutela penal opere com múltiplas frentes, não apenas 

punindo o crime maior, mas desenhando uma resposta penal abrangente às violações que 

antecedem e acompanham o feminicídio.  

Do ponto de vista da interação com o direito de família, o caso demonstra que a tutela 

penal não pode agir isoladamente. A concessão de medidas protetivas deveria ter sido 

acompanhada de estratégias de acompanhamento institucional (monitoramento policial, programas 

de proteção à vítima, fiscalização efetiva do afastamento do agressor). A ausência desses elementos 

comprometeu a eficácia da proteção normativa oferecida. 

Em síntese, o feminicídio de Vanessa Ricarte torna claro que a tutela penal é 

imprescindível no combate à violência doméstica e que, mesmo com instrumentos legais 

adequados, sua efetividade depende de uma articulação sistêmica entre direito penal, direito de 

família e prática institucional. O caso reforça a noção de que legislar não basta: é necessário dotar 

o sistema de justiça e proteção social com capacidade operacional, sensibilidade de gênero e 

compromisso efetivo com a vida das mulheres em situação de risco. 

 

3.2. AVANÇOS E LIMITAÇÕES NA INTERPRETAÇÃO JUDICIAL 

 

A construção de um paradigma jurídico efetivamente igualitário e despatrimonializado 

exige, além da elaboração de normas protetivas e punitivas, uma interpretação judicial sensível à 

realidade social e aos compromissos constitucionais assumidos pelo Estado brasileiro em matéria 

de direitos humanos e igualdade de gênero. A eficácia do Direito, especialmente no campo da tutela 

penal e familiar, depende diretamente da hermenêutica adotada pelos magistrados e tribunais, pois 

é a partir da interpretação judicial que as normas abstratas ganham concretude no cotidiano das 

relações jurídicas. 



 
 

 

 
 

 
 

28 

 

Nas últimas décadas, é inegável que o Poder Judiciário brasileiro tem avançado de forma 

significativa na aplicação de uma hermenêutica voltada à proteção da mulher e à efetividade dos 

direitos previstos na Constituição Federal de 1988, no Código Civil de 2002 e na Lei Maria da 

Penha (Lei nº 11.340/2006). Decisões paradigmáticas do Supremo Tribunal Federal e do Superior 

Tribunal de Justiça, ao reafirmarem o caráter público da ação penal em casos de violência 

doméstica e ao vedarem práticas processuais revitimizantes — como a inquirição sobre a vida 

sexual pregressa da vítima — demonstram a consolidação de uma interpretação constitucionalizada 

e orientada pela dignidade da pessoa humana. 

Esses avanços judiciais evidenciam a assimilação, ainda que gradual, das diretrizes 

internacionais presentes na CEDAW (1979) e na Convenção de Belém do Pará (1994), ambas 

internalizadas pelo Brasil. Tais instrumentos reforçam o dever de diligência devida do Estado em 

prevenir, investigar e punir atos de violência contra a mulher, bem como em adotar políticas que 

assegurem a igualdade material. Assim, o Judiciário vem progressivamente reconhecendo que a 

violência doméstica e de gênero não se limita à esfera privada, mas representa uma violação de 

direitos humanos que compromete a própria estrutura democrática e constitucional do país. 

Contudo, apesar desses avanços normativos e interpretativos, persistem graves limitações 

no modo como o Judiciário aplica e interpreta a legislação de proteção à mulher, especialmente em 

casos de feminicídio e de violência doméstica recorrente. A despeito da constitucionalização do 

direito de família e do fortalecimento da tutela penal, ainda se verificam episódios materiais que 

reproduzem visões patriarcais e patrimonialistas, naturalizando a violência, relativizando a palavra 

da vítima e reintroduzindo, de forma simbólica, o controle masculino sobre o corpo e a vida da 

mulher. Como evidenciado pela pesquisa Visível e Invisível, na qual percebe-se uma dissonância 

narrativa em relação aos avanços no campo jurídico e sua real penetrabilidade no cotidiano das 

mulheres brasileiras – 37,5% dessas que reportaram terem sido vítimas de algum tipo de violência 

ou agressão na pesquisa conduzida no ano de 2025; figura essa que estava na casa dos 28,6% nas 

pesquisas em 2017. 



 
 

 

 
 

 
 

29 

 

Essa contradição revela que o problema não está apenas na ausência de normas adequadas, 

mas, sobretudo, na resistência cultural e hermenêutica que atravessa o sistema judicial. Como 

extraído das explanações de Pierre Bourdieu em A Dominação Masculina, a persistência de 

estruturas simbólicas patriarcais faz com que mesmo as instituições de justiça — historicamente 

construídas sob um modelo masculino de racionalidade e poder — reproduzam, de modo 

inconsciente, práticas e discursos de dominação. O resultado é a criação de uma cumplicidade 

simbólica entre o direito e a desigualdade de gênero, na qual a violência contra a mulher é 

interpretada de forma fragmentada, dissociada de seu contexto estrutural.  

Tal permanência simbólica do patriarcalismo também se manifesta historicamente na 

invocação da tese da legítima defesa da honra, outrora utilizada como instrumento jurídico para 

atenuar ou absolver homens acusados de assassinar suas companheiras. Sob o disfarce de uma 

justificativa moral, essa tese ancorava-se na lógica patrimonialista que enxergava a mulher como 

extensão do homem, cuja conduta — real ou presumida — poderia macular sua honra e, portanto, 

autorizar uma reação violenta. Na prática, tratava-se da institucionalização da posse sobre o corpo 

e a vida feminina, convertendo o sentimento de ciúme e a ideia de controle em excludentes de 

ilicitude. Embora tenha sido amplamente utilizada durante o século XX e nas duas primeiras 

décadas do XXI, essa argumentação foi expressamente rechaçada pelo Supremo Tribunal Federal, 

que, ao julgar a ADPF 779/DF (2021), reconheceu sua incompatibilidade com a Constituição de 

1988, por violar os princípios da dignidade da pessoa humana, igualdade de gênero e direito à vida. 

Tal decisão marcou o fim de uma era em que o direito penal servia como instrumento de 

reafirmação da dominação masculina, ao legitimar a violência como forma de restauração da honra 

masculina.  

A superação de tal tese, assim, representa não apenas um avanço jurídico, mas também 

um ato de ruptura simbólica com a estrutura patriarcal que por décadas sustentou a naturalização 

do feminicídio sob o véu da moralidade conjugal, aproximando o discurso judicial contemporâneo 

dos valores de igualdade e respeito à autonomia da mulher. 



 
 

 

 
 

 
 

30 

 

Em outras palavras, o avanço normativo proporcionado pelo Código Civil de 2002 e pela 

Lei Maria da Penha tem sido acompanhado, ainda que não em todos os casos, de uma mudança 

gradual de paradigma interpretativo. A aplicação do direito, quando ainda pautada por valores 

patrimoniais ou por uma leitura formalista da igualdade, compromete o ideal de justiça de gênero 

e perpetua a vulnerabilidade feminina, especialmente nos casos em que o feminicídio é tratado 

como crime passional, expressão que, por si só, carrega o ranço da propriedade e da objetificação 

da mulher.  

Assim, o exame do panorama contemporâneo revela um quadro ambíguo: de um lado, 

avanços inegáveis na consolidação de uma hermenêutica protetiva; de outro, a persistência de 

episódios que ainda ecoam o velho paradigma do poder marital, expressando uma dificuldade 

estrutural jurídica em romper com séculos de tradição patriarcal e patrimonialista. 

 

3.2.1. CASOS DE FEMINICÍDIO E A PERSISTÊNCIA DE VISÕES 

PATRIMONIALISTAS  

 

Os casos de feminicídio no Brasil revelam, de forma dramática, a coexistência entre o 

avanço normativo do ordenamento jurídico e a permanência de um imaginário que reforça a ideia 

da mulher como propriedade ou extensão do homem. Essa contradição traduz-se, na esfera jurídica, 

em discursos que relativizam a violência de gênero e atribuem ao agressor motivações de ordem 

emocional, como ciúme, descontrole momentâneo ou crime cometido por amor. Tais narrativas, 

ainda recorrentes em interpretações massificadas e na cobertura midiática, operam como 

mecanismos simbólicos de reapropriação do corpo feminino pelo olhar masculino, negando o 

caráter estrutural e político da violência de gênero. 

A doutrina feminista crítica — conforme desenvolvida por Silvia Pimentel e pelas autoras 

de Tecendo Fios das Críticas Feministas ao Direito no Brasil — denuncia esse fenômeno como a 

repatrimonialização simbólica da mulher. Trata-se de um movimento discursivo pelo qual a 

autonomia feminina é reinterpretada sob a ótica da afetividade e da possessão, reintroduzindo o 



 
 

 

 
 

 
 

31 

 

conceito de domínio do homem sobre a mulher no campo semântico da moral e da emoção. Essa 

lógica é herdada diretamente do Código Civil de 1916, que conferia ao marido a chefia da sociedade 

conjugal e a prerrogativa de controlar a vida da esposa, incluindo sua liberdade, sua imagem e seus 

bens. 

Ainda que o Código Civil de 2002 tenha abolido formalmente o poder marital e instituído 

a igualdade conjugal (art. 1.511), os ecos desse passado persistem nas práticas e no imaginário 

jurídico.  Casos recentes, como o da jornalista Vanessa Ricarte, analisado anteriormente, 

exemplificam essa realidade. Mesmo após a concessão de medida protetiva, o desfecho fatal 

decorreu da ineficácia do aparato judicial em garantir sua execução. O assassinato de uma mulher 

que buscou a proteção do Estado e foi morta horas depois de obter respaldo judicial evidencia a 

lacuna entre o reconhecimento formal dos direitos e sua efetivação concreta. Essa falha 

institucional, longe de ser um episódio isolado, inscreve-se em um padrão de negligência judicial 

que revela a dificuldade do sistema em compreender a violência de gênero como violação estrutural 

de direitos humanos.  

Outrossim, o tratamento judicial do feminicídio, muitas vezes, reitera elementos 

simbólicos da posse masculina. Em alguns discursos jurídicos, a mulher é descrita como motivo de 

conflito, causadora de ciúmes ou razão do descontrole emocional do réu. Essa linguagem, herdada 

de uma tradição patrimonialista, reintroduz o paradigma da objetificação sob uma nova roupagem, 

transformando a vítima em catalisadora da violência sofrida. A consequência é a perpetuação de 

uma subjetividade jurídica desigual, na qual o agressor é humanizado e compreendido, enquanto a 

vítima é reduzida à função de objeto de desejo, frustração ou punição. 

A crítica de Bourdieu à naturalização da dominação masculina oferece uma lente 

explicativa poderosa para esse fenômeno. Partindo de suas teses destaca-se que as estruturas de 

poder masculino são mantidas não apenas pela força coercitiva, mas pela violência simbólica, isto 

é, pela internalização de valores que legitimam a desigualdade e a submissão. Quando se adotam 

discursos que justificam o feminicídio como resultado de impulsos emocionais, está, de fato, 

reproduzindo essa violência simbólica sob a forma de neutralidade jurídica.  



 
 

 

 
 

 
 

32 

 

Por outro lado, é preciso reconhecer que o avanço jurisprudencial também é notável. O 

Supremo Tribunal Federal e o Superior Tribunal de Justiça têm afirmado, em diversas decisões, 

que o feminicídio constitui crime qualificado por razões de gênero, e que o contexto de violência 

doméstica deve ser analisado como agravante específica, e não como mero elemento circunstancial. 

A recente consolidação do entendimento de que a vida sexual pregressa da vítima não pode ser 

objeto de inquirição em juízo representa um marco civilizatório na proteção da dignidade da 

mulher, conforme apontado na ADPF 1.107 em julgamento no STF (2024).  

Em síntese, o panorama interpretativo brasileiro no que tange à violência doméstica e 

específica de gênero, e ao feminicídio revela um campo em disputa: de um lado, um Judiciário que 

busca se alinhar aos valores constitucionais e internacionais de igualdade e dignidade; de outro, 

um substrato cultural e simbólico patriarcal que ainda contamina a hermenêutica judicial com 

resquícios do passado patrimonialista. A superação definitiva desse impasse dependerá não apenas 

da consolidação de uma jurisprudência sensível ao gênero, mas também de uma profunda 

transformação epistemológica do próprio Direito, que reconheça a mulher não mais como objeto 

de proteção, mas como sujeito de direitos cuja integridade é valor jurídico absoluto. 

 

CONCLUSÃO 

 

A análise quanto à despatrimonialização das relações familiares permite compreender que 

essa constitui não apenas uma evolução normativa no Direito de Família brasileiro, mas também 

um movimento ético e civilizatório que busca ressignificar a própria concepção de família, 

deslocando-a do eixo da posse e da hierarquia para o da dignidade e da igualdade. Ocorre que o 

percurso histórico e jurídico percorrido ao longo deste trabalho expõe que, apesar dos avanços 

legislativos e constitucionais que transformaram o estatuto jurídico da mulher no Brasil, a 

efetivação plena de sua dignidade e autonomia ainda se depara com barreiras materiais e simbólicas 

profundamente enraizadas. O processo de despatrimonialização do Direito de Família e a 

consolidação de uma tutela penal protetiva representam marcos significativos na superação do 



 
 

 

 
 

 
 

33 

 

paradigma patriarcal, mas não se mostram suficientes enquanto a cultura jurídica e social 

permanecer impregnada de valores que naturalizam a subordinação feminina. 

O paradigma jurídico positivado, ao reconhecer a mulher como sujeito de direitos e ao 

erigir princípios como a igualdade e a dignidade da pessoa humana, constitui um avanço inegável. 

Todavia, é imprescindível o constante tensionamento entre o plano normativo e a realidade 

material, pois o direito, quando alheio à experiência concreta das mulheres, corre o risco de se 

converter em instrumento de manutenção da opressão que deveria combater. A luta por 

emancipação feminina não é apenas jurídica; é também cultural, simbólica e afetiva, demandando 

a reconstrução de imaginários e práticas sociais que por séculos sustentaram o patriarcado como 

norma silenciosa e invisível. 

Nesse sentido, é revelador compreender, à luz da obra A prateleira do amor de Valeska 

Zanello, como o imaginário social influencia a perpetuação da dominação masculina nas relações 

afetivas e familiares, principalmente naqueles casos em que há a presença de violência doméstica. 

Conforme afirma o texto: 

 
Para elas, o amor ou essa forma de amar nelas interpelada é uma questão 
identitária. Por isso, na maioria das vezes, romper uma relação, ainda que 
seja violenta, é colocar-se em xeque como mulher que fracassou, pois não 
foi nem mesmo capaz de ‘manter um homem’ ou de ‘consertá-lo (Zanello, 
2022, p.47) 

 

Essa passagem revela a dimensão simbólica da desigualdade: a relação romântica-

conjugal, moldada sob parâmetros patriarcais, torna-se um dispositivo de controle e culpa, 

aprisionando a mulher à lógica da dependência e da abnegação. A partir dessa ótica, compreende-

se que a violência contra a mulher não é apenas física ou institucional, mas também afetiva e 

identitária, operando no íntimo da subjetividade feminina e dificultando sua emancipação plena. 

De maneira ainda mais temerária àquelas que se vem vítimas no ambiente doméstico. 

O enfrentamento dessa realidade exige que o Direito — especialmente o de Família e o 

Penal — não se limite à função repressiva ou normativa, mas assuma um papel transformador. Os 



 
 

 

 
 

 
 

34 

 

esforços legislativos e judiciários em defesa da mulher, como a Constituição de 1988, o Código 

Civil de 2002, a Lei Maria da Penha e a Lei Mariana Ferrer, representam respostas necessárias, 

porém transitórias, a uma estrutura ainda em transição. Essas legislações constituem instrumentos 

de resistência e de reconstrução social, porém sua própria razão de ser repousa na permanência da 

desigualdade que buscam superar. Em última instância, a plenitude desses dispositivos só se 

concretizará quando se tornarem obsoletos — um dever ser vislumbrado no qual a sociedade já não 

necessite de um aparato jurídico específico para proteger a mulher, porque a violência específica 

de gênero terá sido efetivamente erradicada. Paradoxalmente, o sucesso de tais programas e 

políticas será medido pelo seu próprio desaparecimento. 

Entretanto, a concretização desse cenário permanece um desafio de escala civilizatória. 

Segundo estimativas recentes da Organização das Nações Unidas (ONU), o mundo ainda levará 

cerca de 300 anos para alcançar a igualdade de gênero. Tal dado expõe a profundidade estrutural 

da desigualdade e demonstra que o avanço jurídico, por si só, é incapaz de alterar dinâmicas 

seculares de dominação. A cada conquista normativa, surgem novas formas de resistência cultural, 

e a cada progresso social, novas tentativas de retrocesso, o que reforça a necessidade de vigilância 

constante. 

Dessa forma, a luta pela emancipação feminina — no campo jurídico, político, doméstico 

e simbólico — não pode ser tomada como uma conquista definitiva, mas como um processo 

contínuo de reconstrução e disputa de sentidos. A igualdade formal, embora essencial, não garante 

a igualdade real: esta depende da capacidade do Estado e da sociedade em desmontar as estruturas 

de poder e os imaginários que sustentam a subjugação da mulher. Enquanto a justiça continuar a 

reproduzir valores patrimoniais e a cultura insistir em moldar o feminino como objeto de sacrifício 

e resignação sujeito às mais diversas formas de abuso, a promessa constitucional da dignidade 

humana seguirá inacabada.  

Mulheres seguirão vitimadas, predominantemente em seus próprios lares e tendo como 

abusadores seus parceiros, por violências que se esgueiram nos pontos cegos de uma hermenêutica 

jurídica apressada em interpretar o formalismo como transformador da realidade. Um canal de 



 
 

 

 
 

 
 

35 

 

perpetuação institucional que reafirma a desigualdade de gênero baseando-se numa suposta 

igualdade positivada, apenando justamente aquelas que deveriam ter na legislação a garantia de 

seus direitos. 

Portanto, cabe à doutrina, à jurisprudência e à sociedade civil manter o tensionamento 

constante entre norma e realidade, para que a dignidade feminina possa, enfim, desempenhar-se 

em sua plenitude. A emancipação da mulher enquanto sujeito de direitos, mais do que um ideal 

jurídico, é um projeto ético de transformação social, cujo êxito dependerá do comprometimento 

coletivo em desarmar o patriarcado que habita as leis, as instituições — da vida íntima ou sociais 

—  e, sobretudo, o imaginário. Somente quando esse processo de libertação se tornar desnecessário, 

poderemos afirmar que a igualdade não é mais uma meta — mas uma condição natural de ser e de 

existir. 

 

REFERÊNCIAS  

 
BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina: A condição feminina e a violência simbólica. 11. 
ed. Tradução de Maria Helena Kühner. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2012. 160 p. ISBN 978-
85-286-0705-5. 
 
BRASIL. Código Civil. Decreto nº 3.071, de 1º de janeiro de 1916. Revogado pela Lei nº 
10.406/2002. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/l3071.htm. 
 
BRASIL. Código Civil. Lei nº 10.406, de 10 de janeiro de 2002. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2002/l10406compilada.htm. 
 
BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Promulgada em 5 de outubro 
de 1988. Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. 
 
BRASIL. Decreto nº 1.973, de 1º de agosto de 1996. Convenção Interamericana para Prevenir, 
Punir e Erradicar a Violência contra a Mulher, concluída em Belém do Pará, em 9 de junho de 
1994. Diário Oficial da União, Brasília, 2 ago. 1996. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1996/d1973.htm. 
 
BRASIL. Decreto-Lei n.º 3.689, de 3 de outubro de 1941. Código de Processo Penal. Disponível 
em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto-lei/del3689.htm. 



 
 

 

 
 

 
 

36 

 

BRASIL. Decreto nº 4.377, de 13 de setembro de 2002. Promulga a Convenção sobre a 
Eliminação de Todas as Formas de Discriminação contra a Mulher, de 1979, e revoga o Decreto nº 
89.460, de 20 de março de 1984. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/2002/d4377.htm. 
 
BRASIL. Lei Maria da Penha. Lei nº 11.340, de 7 de agosto de 2006. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2004-2006/2006/lei/l11340.htm. 
 
BRASIL. Supremo Tribunal Federal. Arguição de Descumprimento de Preceito 
Fundamental nº 779/DF. Rel. Min. Dias Toffoli. Brasília, DF, 1 ago. 2023. Disponível em: 
https://jurisprudencia.stf.jus.br/pages/search?classeNumeroIncidente=%22ADPF%20779%22&b
ase=acordaos&sinonimo=true&plural=true&page=1&pageSize=10&sort=_score&sortBy=desc&
isAdvanced=true. 
 
BRASIL. Supremo Tribunal Federal. Arguição de Descumprimento de Preceito 
Fundamental nº 1.107/DF. Rel. Min. Cármen Lúcia. Julgado em 23 mai. 2024. Disponível em: 
https://jurisprudencia.stf.jus.br/pages/search?classeNumeroIncidente=%22ADPF%201107%22&
base=acordaos&sinonimo=true&plural=true&page=1&pageSize=10&sort=_score&sortBy=desc
&isAdvanced=true. 
 
CAMPINA GRANDE NEWS. MPT-MS faz ato em memória de jornalista vítima de 
feminicídio. Campo Grande, 11 out. 2025. Disponível em: 
https://www.campograndenews.com.br/cidades/capital/mpt-ms-faz-ato-em-memoria-de-
jornalista-vitima-de-feminicidio. 
 
CARTA CAPITAL. Jornalista e servidora do MPT é assassinada pelo ex-noivo horas depois 
de obter medida protetiva. São Paulo: CartaCapital, 13 fev. 2025. Disponível em: 
https://www.cartacapital.com.br/sociedade/jornalista-e-servidora-do-mpt-e-assassinada-pelo-ex-
noivo-horas-depois-de-obter-medida-protetiva/. 
 
CNN BRASIL. ONU estima que serão necessários 300 anos para o mundo atingir a igualdade 
de gênero. 7 mar. 2023. Disponível em: https://www.cnnbrasil.com.br/internacional/onu-estima-
que-serao-necessarios-300-anos-para-o-mundo-atingir-a-igualdade-de-genero/. 
 
FÓRUM BRASILEIRO DE SEGURANÇA PÚBLICA; INSTITUTO DATAFOLHA. Visível e 
Invisível: A Vitimização de Mulheres no Brasil – Sumário Executivo. 5ª ed. 2025. Disponível 
em: https://publicacoes.forumseguranca.org.br/items/7c9f57aa-e7d6-4d96-8f11-768fe85a2084. 
 
G1 MS. Jornalista é a segunda vítima de feminicídio em MS neste ano. G1, 13 fev. 2025. 
Disponível em: https://g1.globo.com/ms/mato-grosso-do-sul/noticia/2025/02/13/jornalista-e-a-
segunda-vitima-de-feminicidio-em-ms-neste-ano.ghtml. 



 
 

 

 
 

 
 

37 

 

LOPES, Pamila Silva; SILVA, Eliane de Moura; BRAGA, Renato Gonçalves. Lei Mariana 
Ferrer como um instrumento de combate à revitimização: a violência além do estupro. 
Revista Ibero-Americana de Humanidades, Ciências e Educação, São Paulo, v. 11, n. 6, jun. 2025. 
DOI: 10.51891/rease.v11i6.20006. Disponível em: 
https://periodicorease.pro.br/rease/article/view/20006/11985. 
 
MIGALHAS. Ministra Cármen Lúcia vota contra revitimização de mulheres no Judiciário 
em casos de estupro. YouTube vídeo, 22 mai. 2024. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=PvIUElhLXsc. 
 
MIGALHAS. STF tem três votos contra indagações de vida sexual da vítima de estupro. 22 
mai. 2024. Disponível em: https://www.migalhas.com.br/quentes/407934/stf-tem-3-votos-contra-
indagacoes-da-vida-sexual-pregressa-da-vitima. 
 
MINAS GERAIS. Ministério Público do Estado de Minas Gerais. Mariana Ferrer. Espaço de 
Memórias Casa Lilian. Disponível em: https://www.mpmg.mp.br/portal/menu/areas-de-
atuacao/casa-lilian/conheca-a-casa-lilian/espaco-de-memorias-casa-lilian/mariana-ferrer.htm. 
 
ORGANIZAÇÃO DOS ESTADOS AMERICANOS (OEA). Convenção de Belém do Pará 
(1994). Convenção Interamericana para Prevenir, Punir e Erradicar a Violência contra a 
Mulher. Adotada em 9 de junho de 1994. Disponível em: 
https://www.oas.org/juridico/portuguese/treaties/a-61.htm. 
 
PIMENTEL, Silvia. Convenção sobre a Eliminação de Todas as Formas de Discriminação 
contra a Mulher (CEDAW). In: SPM – Secretaria Especial de Políticas para as Mulheres. 
Instrumentos Internacionais de Direitos das Mulheres. Brasília: SPM, 2006. 
 
PIMENTEL, Silvia. Convenção sobre a Eliminação de Todas as Formas de Discriminação 
contra a Mulher (CEDAW/ONU) e seu Comitê de Monitoramento, Comitê CEDAW/ONU. In: 
BALERA, Wagner; LIMA, Carolina Alves de Souza (Coord.). Enciclopédia Jurídica da PUCSP: 
Direitos Humanos. Tomo 12. São Paulo: Editora PUCSP, 2022. 
 
SARLET, Ingo Wolfgang. As dimensões da dignidade da pessoa humana: construindo uma 
compreensão jurídico-constitucional necessária e possível. Revista Brasileira de Direito 
Constitucional – RBDC, v. 9, n. 1, 2007. 
 
SEVERI, Fabiana Cristina; CALASANS DE MATOS, Myllena. Consórcio Lei Maria da Penha 
Vol. 1: Tecendo Fios das Críticas Feministas ao Direito no Brasil. 1. ed. Brasília: [s.n.], 2023. 
 
ZANELLO, Valeska. Prateleira do amor: sobre mulheres, homens e relações. 1. ed. Curitiba: 
Appris, 2022. 144 p. ISBN 978-65-250-3372-3. 


