
 

 
 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE MATO GROSSO DO SUL 
FACULDADE DE ARTES, LETRAS E COMUNICAÇÃO 

CURSO DE JORNALISMO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CRISTOS, COMO EU! 
Série de podcasts sobre a identificação de jovens negros evagélicos com o cristianismo 

 
 
 
 
 
 
 

FELIPE SILVA ARGUELHO DOS SANTOS 
​​  
​​  

 
 
 
 
 
 
 
 
 

​​  
Campo Grande 

NOVEMBRO/2025 
​​  

 
 
 
 

 

 



 

 
 

 

CRISTOS, COMO EU! 
Série de podcasts sobre a identificação de jovens negros evagélicos com o cristianismo 

​​  
 
 
 
 

FELIPE SILVA ARGUELHO DOS SANTOS 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Relatório apresentado como requisito parcial para 
aprovação na Componente Curricular Não 
Disciplinar (CCND) Trabalho de Conclusão de 
Curso (TCC) do Curso de Jornalismo da Faculdade 
de Artes, Letras e Comunicação (FAALC) 
Universidade Federal de Mato Grosso do Sul 
(UFMS). 
 

 
 
 
 
 
 

Orientador(a): Prof. Dr. Marcos Paulo da Silva 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

   FACULDADE DE ARTES, LETRAS E COMUNICAÇÃO​
 Cidade Universitária, s/nº - Bairro Universitário 

79070-900 - Campo Grande (MS) 
Fone: (0xx67) 3345-7607 http://www.ufms.br  

http:// www.jornalismo.ufms.br  /  jorn.faalc@ufms.br 
 

2 



 

 
 

 
 
 

ATA DE DEFESA DO TRABALHO DE CONCLUSÃO DE CURSO  

Título do Trabalho: “Cristos, como eu”: podcast jornalístico sobre a 
identificação de jovens negros com o cristianismo  

Acadêmico: Felipe Silva Arguelho dos Santos  

Orientador: Marcos Paulo da Silva  

Data: 25/11/2025  

Banca examinadora:  

1. Daniela Cristiane Ota  

2. Rosangela Aparecida Hilário  

Avaliação: ( X ) Aprovado ( ) Reprovado  

Parecer: A banca ressalta a importância da temá"ca e a qualidade do 
trabalho. Também recomenda que os resultados sejam publicizados em trabalhos 
acadêmicos e que o podcast receba continuidade.  

Campo Grande, 25 de novembro de 2025.  

Documento assinado eletronicamente por Marcos Paulo 
da  

Silva, Professor do Magisterio Superior, em 02/12/2025, às  
10:19, conforme horário oficial de Mato Grosso do Sul, com  

fundamento no § 3º do art. 4º do Decreto nº 10.543, de 13 de  
novembro de 2020.  

   FACULDADE DE ARTES, LETRAS E COMUNICAÇÃO​
 Cidade Universitária, s/nº - Bairro Universitário 

79070-900 - Campo Grande (MS) 
Fone: (0xx67) 3345-7607 http://www.ufms.br  

http:// www.jornalismo.ufms.br  /  jorn.faalc@ufms.br 
 

3 



 

 
 

 
Documento assinado eletronicamente por Laura 

Seligman,  
Coordenador(a) de Curso de Graduação, em 02/12/2025, 

às  
10:24, conforme horário oficial de Mato Grosso do Sul, com  

fundamento no § 3º do art. 4º do Decreto nº 10.543, de 13 de  
novembro de 2020.  

Ata Felipe Silva Arguelho dos Santos (6017611) SEI 23104.015712/2025-27 / pg. 1 

A autenticidade deste documento pode ser conferida no site  
https://sei.ufms.br/sei/controlador_externo.php?  
acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0, informando o código 
verificador 6017611 e o código CRC 7B6DBAA2.  

COLEGIADO DE GRADUAÇÃO EM JORNALISMO (BACHARELADO)  
Av Costa e Silva, s/nº - Cidade Universitária  
Fone:  
CEP 79070-900 - Campo Grande - MS  

Referência: Processo nº 23104.015712/2025-27 SEI nº 6017611 Ata Felipe Silva Arguelho dos Santos (6017611) 

   FACULDADE DE ARTES, LETRAS E COMUNICAÇÃO​
 Cidade Universitária, s/nº - Bairro Universitário 

79070-900 - Campo Grande (MS) 
Fone: (0xx67) 3345-7607 http://www.ufms.br  

http:// www.jornalismo.ufms.br  /  jorn.faalc@ufms.br 
 

4 



 

 
 

 
SEI 23104.015712/2025-27 / pg. 2 

   FACULDADE DE ARTES, LETRAS E COMUNICAÇÃO​
 Cidade Universitária, s/nº - Bairro Universitário 

79070-900 - Campo Grande (MS) 
Fone: (0xx67) 3345-7607 http://www.ufms.br  

http:// www.jornalismo.ufms.br  /  jorn.faalc@ufms.br 
 

5 



 

 
 

 
AGRADECIMENTOS 

 

Louvo a Deus por esta etapa concluída. Sem dúvida, Ele foi meu principal apoio neste 

período e me concedeu o maior objeto de estudo: Jesus. Agradeço ao meu amigo Espírito 

Santo, que intercedeu e me fortaleceu quando pensei em desistir. 

Em nome dos meus pais, Alessandra e Adevaldo, agradeço a toda a minha família, que 

foi crucial neste processo. Todos lutaram muito para que eu chegasse até aqui e ocupasse o 

lugar que ocupo hoje. Muito obrigado! Eu sei o quanto foi difícil para que eu permanecesse, 

mas Aquele que fez a promessa é fiel para cumpri-la! 

Agradeço também a um grupo seleto de irmãs que oraram comigo e me fortaleceram 

para que eu me tornasse jornalista: Miss Ariane, Miss Loren, Miss Maria Rodrigues, Miss 

Nete, Diaconisa Jucilania e cooperadora Karina. Vocês me ofereceram apoio espiritual e 

emocional para suportar a distância dos meus pais e a solidão do processo. 

Em nome do meu orientador, professor Marcos Paulo da Silva, agradeço a todo o 

corpo docente do curso de Jornalismo. Vocês foram fundamentais neste processo, e acreditar 

que a educação pode transformar vidas faz com que o nosso curso, mesmo muitas vezes 

desvalorizado, mantenha sua relevância social.​

​ Agradeço à Evelyn Mendes, em nome de todos os alunos do curso de Jornalismo que 

me auxiliaram neste processo. Amiga Evelyn, você tornou esse caminho mais leve e mais 

alegre, choramos e rimos juntos. Viajar para nossos “países”, Nova Lima e Noroeste, com 

toda certeza foi um dos momentos mais marcantes e divertidos dessa jornada. 

Finalizo meus agradecimentos institucionais expressando minha gratidão a Thiago 

Stiirmer, o Thi, e a todos os técnicos que me ouviram e ajudaram na realização deste produto. 

Sem o amparo de vocês, nada disso seria possível. As mãos de cada um fazem a nossa 

universidade acontecer. 

Por fim, agradeço e dedico o meu Trabalho de Conclusão de Curso à minha eterna e 

querida amiga Eunice Paes de Andrade (Nicinha), que faleceu no dia 23/10/2025. Ela me 

apoiou intensamente durante este processo acadêmico e permanecerá para sempre em minha 

memória e coração. 

 

   FACULDADE DE ARTES, LETRAS E COMUNICAÇÃO​
 Cidade Universitária, s/nº - Bairro Universitário 

79070-900 - Campo Grande (MS) 
Fone: (0xx67) 3345-7607 http://www.ufms.br  

http:// www.jornalismo.ufms.br  /  jorn.faalc@ufms.br 
 

6 



 

 
 

 
SUMÁRIO 

 
 
Resumo 8 

Introdução 9 

1.​ Atividades desenvolvidas 14 

          1.1 Execução 14 

          1.2 Dificuldades encontradas  15 

    1.3 Objetivos alcançados 16 

2.​ Suportes teóricos adotados 18 

     2.1 Religião mais negra do Brasil  18 

     2.2 Desconstrução da Figura de Jesus na Perspectiva Antirracista 21 

     2.3 Construção da Identidade Negra 23 

     2.4 Formato 25 

     2.4.1 Podcast, o que é?  25 

     2.4.2 Podcast como formato de jornalismo: 26 

Considerações finais 28 

Referências  30 

Apêndice 33 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 



 

 
 

 
RESUMO 
 
O presente trabalho apresenta o desenvolvimento da série de podcasts jornalísticos Cristos, 
como eu!, que busca compreender a identificação de jovens negros evangélicos com o 
cristianismo em Mato Grosso do Sul. A partir de pesquisa bibliográfica, entrevistas e análises 
jornalísticas, a produção propõe uma reflexão sobre a representatividade racial no meio 
religioso e sobre como a fé influencia na construção da identidade negra. O podcast, enquanto 
formato jornalístico, foi escolhido por possibilitar uma narrativa imersiva e acessível, 
promovendo escuta e diálogo sobre temas sensíveis. O trabalho evidencia o papel do 
jornalismo sonoro como ferramenta de inclusão e reconhecimento social dentro das 
comunidades de fé. 
​​  
 
PALAVRAS-CHAVE 
 
Podcast jornalístico; Religião; Identidade Negra; Representatividade; Mato Grosso do Sul. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

   
 

8 



 

 
 

 
INTRODUÇÃO 

 ​ Segundo a narrativa bíblica, Jesus Cristo, o princípio central do movimento cristão, 

nasceu em Belém de Judá e percorreu a região do Oriente Médio durante suas peregrinações. 

Após sua morte, seus discípulos assumiram a responsabilidade de disseminar sua mensagem 

pelo mundo. Ao longo do tempo, teólogos e estudiosos - como Vieira, (2023), que afirma 

categoricamente que Jesus é negro - passaram a questionar a branquitude de Jesus, pois, 

analisando a região onde nasceu, muito provavelmente jamais teria uma imagem 

embranquecida. 

Segundo Noroefé e Andrade (2022), durante o Império Romano, o cristianismo foi 

propagado pelo apóstolo Paulo e com a expansão do império romano chegou a Portugal 

através da Península Ibérica e gradualmente converteu as pessoas da região, por meio do 

trabalho missionário. A tradição atribui a Tiago, um dos apóstolos de Jesus Cristo, a pregação 

do cristianismo na região no século I d.C, consolidando a devoção a ele como padroeiro de 

Portugal e Espanha (Noroefé; Andrade, 2022). 

 ​ A concessão da liberdade de culto aos cristãos em 313 d.C pelo imperador 

Constantino marcou um ponto crucial, visto que anteriormente eles enfrentavam perseguição 

e tortura devido às suas crenças. Em 380 d.C o cristianismo foi oficialmente estabelecido 

como a religião do Império Romano por um decreto promulgado por Teodósio1. Constantino 

adotou medidas para preservar seu império, incluindo a divisão entre o Ocidente, com Roma 

como capital, e o Oriente, conhecido como Império Bizantino, tendo Constantinopla como 

sua capital. Essa divisão resultou em diferenças culturais que, por sua vez, influenciaram 

divergências em questões como a liderança da igreja, o culto às imagens, os rituais, os dias 

santificados e os privilégios do clero. 

Com a consolidação do cristianismo como religião oficial do Império Romano a partir 

do século III d.C., a fé cristã se disseminou de forma mais organizada, enraizando-se 

profundamente na região por meio da cristianização gradual das populações locais e da 

construção de igrejas e mosteiros (Marques, 2010).  

Ao longo dos séculos seguintes, esse processo de institucionalização e expansão cristã 

moldou profundamente a cultura européia medieval e moderna, criando as bases religiosas 

1 A medida foi resultado de um longo processo iniciado com o Édito de Milão (313), que garantiu liberdade 
religiosa, e intensificado pelas disputas entre nicenos e arianos ao longo do século IV. Ao definir a fé nicena 
como a única forma legítima de cristianismo, Teodósio buscou unificar o Império em torno de uma doutrina 
específica e reforçar a autoridade episcopal, abrindo caminho para a repressão às práticas pagãs e para a 
consolidação de um Estado confessional cristão nos anos seguintes. 

9   
 



 

 
 

 
que seriam levadas pelos impérios coloniais em suas explorações ultramarinas. Foi nesse 

contexto global de difusão do cristianismo, já fortalecido na Europa e, mais tarde, impactado 

pela Reforma Protestante, que se estabeleceu a presença cristã no território que viria a ser o 

Brasil.  

A invasão dos portugueses ao Brasil aconteceu em 1500, liderada pela Coroa na figura 

do explorador Pedro Álvares Cabral, que reivindicou a terra em nome de Portugal. Poucos 

anos depois, em 1517, no mesmo contexto temporal em que a colonização portuguesa 

avançava pela América do Sul, o líder religioso Martinho Lutero contestou os ensinamentos 

da Igreja Católica e a dificuldade de acesso às sagradas escrituras, então restritas ao latim 

(Mendonça; Velasques Filho, 1990). Como forma de protesto, publicou suas 95 teses na porta 

da igreja matriz da Paróquia de Wittenberg, prática comum à época. Esse ato desencadeou 

uma ruptura dentro do cristianismo ocidental, dando origem à Igreja Luterana e, 

posteriormente, a outras denominações protestantes (Irineu et al., 2012). O movimento 

reformista europeu, ao modificar estruturas religiosas e redefinir relações de poder, também 

moldou as dinâmicas de expansão da fé cristã para outros continentes, inclusive para os 

territórios colonizados. 

Assim, quando teve início o processo de colonização efetiva das Américas, o 

cristianismo, sobretudo o catolicismo, religião oficial da Coroa portuguesa, foi utilizado como 

instrumento de catequização, influenciando profundamente as populações indígenas e 

africanas escravizadas (Tadeu, 2022). Conforme explica o autor, aqueles que aceitavam a 

catequização podiam receber certos privilégios dentro do sistema escravocrata, o que 

contribuiu para a supressão das práticas religiosas de matriz africana e dos povos originários. 

No Brasil independente, uma nova fase da presença cristã se estabeleceu. Em 1824, foi 

criada a primeira comunidade protestante institucionalizada, formada por imigrantes alemães 

na cidade de Nova Friburgo, no Rio de Janeiro. O grupo era liderado por Friedrich Oswald 

Sauerbronn, reconhecido como o primeiro pastor luterano em toda a América Latina (Santos, 

2017).  

Ao longo dos séculos seguintes, o protestantismo se diversificou e se expandiu pelo 

território brasileiro, principalmente com a chegada de outras denominações e com o 

crescimento dos movimentos pentecostal e neopentecostal no século XX. Essa expansão 

consolidou o cristianismo evangélico como uma das principais expressões religiosas do país. 

Atualmente, de acordo com o Censo de 2022 do Instituto Brasileiro de Geografia e 

Estatísticas (IBGE), 55,5% da população brasileira se identifica como preta ou parda. 
10   

 



 

 
 

 
Segundo um levantamento do Instituto de Pesquisa Datafolha (Folha, 2020), 59% das pessoas 

negras no Brasil são evangélicas. O que revela que a população negra constitui a maior 

parcela de membros das igrejas evangélicas. 

Como  motivação pessoal para o desenvolvimento deste produto, destaco que sempre 

estive vinculado à igreja evangélica Assembleia de Deus de Mato Grosso do Sul e comecei a 

questionar o motivo da aceitação de uma representação de Jesus como branco, mesmo quando 

muitas pessoas não têm essa visão embranquecida de Cristo. Além disso, observei que a 

liderança da denominação à qual pertenço é majoritariamente composta por homens brancos, 

o que na minha visão não representa a maioria dos fiéis, que são negros. 

Essas reflexões pessoais serviram como ponto de partida para este estudo, pois busco 

compreender o motivo pelo qual jovens negros se identificam com o cristianismo e, se assim 

como eu, já questionaram a branquitude de Jesus e a predominância branca nas lideranças das 

principais igrejas evagélicas em nosso estado. Por meio de um podcast jornalístico, explorei 

não apenas as complexidades da identidade religiosa, contribuindo para uma reflexão mais 

ampla sobre as questões de representatividade de Jesus e a aceitação da negritude de cristo em 

nossa sociedade. 

Na série de podcasts “Cristos, como Eu!”, explorei a relação entre a identidade dos 

jovens negros evangélicos e sua conexão com o cristianismo no contexto do Mato Grosso do 

Sul. Esta escolha foi motivada por uma série de reflexões pessoais e observações que 

destacam a necessidade de compreender melhor a dinâmica entre a religião, a identidade 

étnico-racial e a representatividade no âmbito religioso. 

Ao pesquisar sobre o assunto, observei que não é algo muito discutido no meio 

jornalístico e a população não questiona o culto a um Jesus branco. Ter sido criado em uma 

família cristã e seguir o cristianismo me fez questionar ao longo do tempo o motivo pelo qual 

as representações de Jesus são normalizadas, mesmo sabendo de sua origem. A imagem dele 

como branco foi aceita e perpetuada e parte dessa disseminação é responsabilidade da cultura 

de mídia. 

A escolha do formato de podcast jornalístico para este estudo é motivada também pela 

necessidade de apresentar adequadamente a negritude dos jovens evangélicos de maneira 

aprofundada. Este formato permite abranger fontes especialistas que não residem no estado, 

mas também traduzir de forma mais eficaz os sentimentos de pertencimento e acolhimento 

pelo cristianismo que a emoção da voz pode expressar. Através da linguagem do rádio, onde 

iniciou-se as primeiras transmissões de evangelização, é possível transmitir não apenas 
11   

 



 

 
 

 
informações, mas também emoções e experiências de forma mais imersiva e impactante 

(Oliveira, 2015). 

Em relação à temática do estudo, Vieira (2023) ressalta que a universalidade não é 

neutra, especialmente em uma sociedade marcada pelo racismo estrutural. A representação de 

Jesus como branco não apenas reflete essa cultura branca dominante, mas também perpetua a 

exclusão e a violência contra as comunidades negras. Através do podcast jornalístico, 

pretendo desafiar essa representação hegemônica e documentar as experiências e perspectivas 

dos jovens negros evangélicos, oferecendo um “espaço” para questionar e repensar 

concepções arraigadas sobre religião, identidade e representatividade. Afinal, como questiona 

o autor: 
 
Afirmar a negritude de Jesus não reduz a universalidade do evangelho que deve ser 
para todos? Não é uma maneira de distinguir as pessoas? Mais uma vez, cabe 
lembrar que o Jesus branco não incomoda e traz esse tipo de questionamento. E aqui 
reside um ponto fundamental: a universalidade não é neutra. Numa sociedade 
racista, a pretensa universalidade esconde exclusão e violência. É uma igualdade 
falsa, que fica na palavra, mas não se verifica na realidade. É, portanto, a projeção da 
cultura branca como universal. (Vieira, 2023, p. 36) 
 

Dessa forma, o podcast jornalístico não busca apenas registrar as experiências dos 

jovens, mas também quer ser, quando for exibido, uma ferramenta de resistência e de 

empoderamento, contribuindo para a promoção da diversidade e da inclusão dentro das 

comunidades religiosas e na sociedade como um todo. Acredito que compreender a 

perspectiva dos jovens negros em relação ao cristianismo, especialmente do segmento 

evangélico, e como eles encaram a representação de Jesus Cristo como branco, e se isso afeta 

sua relação com a religião, mostra-se fundamental como objeto de reflexão jornalística.  

Diante desse cenário complexo e multifacetado, o objetivo foi contribuir para uma 

reflexão mais ampla sobre as questões de representatividade no cristianismo e sua influência 

na identidade dos jovens negros evangélicos em Mato Grosso do Sul. O podcast jornalístico 

pretende ser ferramenta para capturar as vozes e as experiências desses jovens, fornecendo 

percepções para compreender as dinâmicas religiosas e étnico-raciais em nossa sociedade 

contemporânea. 

 

Piloto:Apresentação do Podcast 

Ep 01:Quem é Cristo? 

Ep 02:Cristianismo e o Negro: A Relação Histórica do Pentecostalismo  

12   
 

https://open.spotify.com/episode/5DlWQX6a90crG9yr1uDiqm?si=IUk2VETbSUGeIO9Jf96QzA
https://open.spotify.com/episode/2YgaHzEFRZeSQUTZz5QH3b?si=r2NW7UHASbijJeXcMzOKEw
https://open.spotify.com/episode/5Y2FyraESmNSwa7w0Fq37L?si=eZwhOKpNSSWghEsnQNvg8Q


 

 
 

 
Ep 03:Por que escolher Cristo? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

13   
 

https://open.spotify.com/episode/6zTus82D1FEgxpta4DsVf6?si=GDRF7E51QOmlldZP-qbWQg


 

 
 

 
1- ATIVIDADES DESENVOLVIDAS 

●​ Elaboração do pré-projeto;  

●​ Pesquisa documental e bibliográfica;  

●​ Pesquisa e seleção de fontes de acordo com o planejamento dos episódios;  

●​ Criação de roteiro de perguntas para a realização das entrevistas;  

●​ Realização das entrevistas e captação do material em formato de áudio e vídeo;  

●​ Transcrição do material coletado; 

●​ Decupagem e seleção dos trechos para utilização no podcast;  

●​ Edição dos trechos de cada fonte;  

●​ Escrita da primeira versão do roteiro da série de podcasts;  

●​ Reuniões de alinhamento com o orientador; 

●​ Edição e finalização do roteiro da série de podcasts;  

●​ Gravação do off de cada episódio;  

●​ Edição dos offs e adição das fontes;  

●​ Finalização dos episódios;  

●​ Produção do relatório final.  

 
  1.1 Execução:  
 

Para alcançar o objetivo de desenvolver uma narrativa jornalística por meio de uma 

série de podcasts sobre a identificação dos jovens negros com as igrejas evangélicas de Mato 

Grosso do Sul, foi realizada uma pesquisa bibliográfica e documental sobre o cenário das 

igrejas no estado, especificamente relacionadas à negritude, utilizando os dados disponíveis 

do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatísticas (IBGE).Essas pesquisas abrangeram dados 

sobre o número de jovens evangélicos no estado, considerando como “jovens” as faixas 

etárias entre 15 e 25 anos, em conformidade com os critérios estabelecidos pelo Estatuto da 

Criança e do Adolescente (ECA). O principal propósito foi reunir informações essenciais para 

fundamentar o tema proposto. 

Ao longo do desenvolvimento do projeto, foram realizadas entrevistas com os jovens 

Rafaella Teodoro, 25 anos, ministra de louvor na igreja Assembleia de Deus Sol de Justiça; 

Ana Carolina Inácio, 22 anos, ministra de louvor na Assembleia de Deus Missões em Campo 

Grande; Renata Fernandes, 20 anos, líder de Jovens na Igreja Evangélica Assembleia de Deus 

de Mato Grosso do Sul; e Pedro Simões, 20 anos, ministro de Louvor na Igreja Ouse. 

14   
 



 

 
 

 
Também entrevistei as fontes especializadas Magali do Nascimento Cunha, doutora em 

Ciências da Comunicação e pesquisadora do Instituto de Estudos da Religião, e o psicólogo e 

teólogo Jairo Carioca. As entrevistas foram gravadas com o auxílio de equipamentos de áudio 

e vídeo, posteriormente transcritas com apoio da ferramenta de inteligência artificial 

Transcriptor e decupadas. Com base nas entrevistas, foi produzido um roteiro para o podcast, 

que teve como objetivo explorar a relação entre a religião e a identidade negra.  

A edição do podcast foi realizada com o software Audacity. Durante o processo de 

captação das entrevistas e das pesquisas, percebi uma proximidade entre a musicalidade 

afrodescendente e a pentecostal. Por isso, decidi trabalhar esse aspecto na vinheta que abre os 

episódios, criando um mix das músicas Identidade, de Anderson Freire, e Identidade, de Jorge 

Aragão, com a narração do nome do podcast, feita pela jornalista e radialista Karina 

Anunciato. 

Após a finalização do podcast, foi produzido um relatório detalhado sobre o projeto, 

incluindo a metodologia utilizada, os resultados alcançados e as conclusões oriundas do 

processo de produção. O relatório foi elaborado com o objetivo de verificar se todos os 

objetivos propostos foram alcançados e identificar quaisquer aspectos que não foram 

realizados. Com a conclusão do projeto, o podcast foi finalizado e preparado para ser 

compartilhado com o público. 

 

 
1.2 Dificuldades Encontradas  

Algumas dificuldades foram encontradas ao longo do processo jornalístico de 

imersão na construção da narrativa, mas a principal delas foi despir-me das crenças e da 

religiosidade que eu tinha. Percebi que existe um racismo estrutural dentro das igrejas e que a 

relação entre os negros e a fé em Cristo não é algo discutido ou abordado nesses espaços. Há 

um discurso de que tudo é conduzido pela vontade de Deus e pela inspiração do Espírito 

Santo, porém não há uma inclusão da teologia negra na estrutura de ensino da maioria das 

igrejas evangélicas. 

Em diversos momentos, precisei interromper as pesquisas, as leituras e o 

aprofundamento no tema, pois me via em questionamentos profundos. Essa dificuldade foi 

ampliada pelo fato de não poder contar com minha família como rede de apoio, já que, em sua 

maioria, são evangélicos e não compreendem essas questões sociais que abrangem o 

Evangelho no qual seguimos e vivemos. 
15   

 



 

 
 

 
Destaco, contudo, a importância da compreensão da pluralidade do cristianismo, uma 

vez que existem diferentes formas de vivência da fé, o que leva a tantas divergências 

teológicas e doutrinárias. Ressalto, porém, que nenhuma dessas questões ou divergências me 

levaram a questionar minha fé ou o Deus a quem sirvo. Sei que todas essas discussões dizem 

respeito a situações e posicionamentos terrenos, e não sobre quem Ele é ou o que significa 

para a minha vida. 

Como citado anteriormente, os desafios jornalísticos ocorreram, sobretudo, na 

seleção de fontes, pois eu não tinha conhecimento de estudiosos sobre o tema. Os dois 

especialistas apresentados nos episódios foram contatados por meio de indicações — uma 

pelo professor Marcos Paulo da Silva, meu orientador, e outra pela professora Rosângela 

Hilário, integrante da banca de avaliação. Já os jovens entrevistados foram selecionados 

criteriosamente, pois parte daqueles com quem conversei não possuía uma compreensão 

crítica sobre o assunto. 

Outro ponto a ser destacado é que não consegui contato com os pastores presidentes 

das principais denominações do estado. Pastor Felipe Alencar, da Igreja Evangélica 

Assembleia de Deus de Mato Grosso do Sul, foi o único que respondeu para que fosse 

marcada a entrevista, mas não foi realizada. O Pastor Antonio Dionizio, presidente da 

Assembleia de Deus de Missões em Campo Grande, e o Pastor Gilson Breder, presidente da 

Primeira Igreja Batista, vieram a óbito durante a produção do podcast; já o Pastor Wilton 

Acosta, presidente da Sede Regional da Igreja Universal do Reino de Deus, foi contatado por 

meio da assessoria da igreja, mas não obteve-se resposta. Entende-se, entretanto, que as 

ausências mencionadas não comprometeram o resultado final da produção jornalística a partir 

dos objetivos previamente estabelecidos. 

 

1.3 Objetivos Alcançados 

Foram realizadas pesquisas bibliográficas que serviram de base para a construção do 

podcast jornalístico, tanto no que diz respeito à compreensão do formato quanto à definição 

da abordagem temática. O estudo sobre o podcast como linguagem jornalística possibilitou 

compreender suas potencialidades narrativas, o papel da escuta e a importância da sonoridade 

na mediação de histórias reais. Paralelamente, foram desenvolvidas pesquisas sobre a 

identificação de jovens negros com as igrejas evangélicas, o que proporcionou um 

16   
 



 

 
 

 
entendimento mais amplo e sensível sobre como a fé, a identidade racial e a vivência 

comunitária se entrelaçam nesse contexto. 

Durante o processo, foram selecionadas fontes primárias e secundárias que 

contribuíram para o aprofundamento da discussão, incluindo jovens negros evangélicos e 

líderes religiosos que trouxeram relatos pessoais e experiências de fé, além de antropólogos, 

sociólogos e teólogos especializados no tema, que ofereceram reflexões teóricas e críticas. 

Essa combinação entre vivência e análise acadêmica permitiu a construção de um conteúdo 

jornalístico mais consistente, representativo e comprometido com a pluralidade das vozes 

negras no cristianismo brasileiro. 

Foi finalmente desenvolvida uma narrativa jornalística, por meio de um podcast, sobre 

a identificação dos jovens negros com as igrejas evangélicas de Mato Grosso do Sul, 

explorando de forma delimitada as dimensões sociais (como pertencimento comunitário, 

relações de apoio e impactos da desigualdade racial), as dimensões culturais (como práticas 

musicais, linguagens, rituais e formas simbólicas de expressão da negritude dentro das 

igrejas) e as dimensões espirituais (como experiências subjetivas de fé, conversão e 

construção identitária cristã). Além disso, destacou-se o papel da comunicação como 

ferramenta de escuta, reconhecimento e valorização dessas experiências religiosas. 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 

 

17   
 



 

 
 

 
2.  SUPORTES TEÓRICOS ADOTADOS: 

A liberdade religiosa está consagrada na Constituição da República Federativa do 

Brasil de 1988 como direito fundamental e pressupõe um Estado laico, de modo que “é 

inviolável a liberdade de consciência e de crença, sendo assegurado o livre exercício dos 

cultos religiosos e garantida, na forma da lei, a proteção aos locais de culto e a suas liturgias” 

(art. 5º, VI). Esse dispositivo reafirma que o poder público não deve estabelecer religião 

estatal ou dar tratamento privilegiado a uma fé específica, assegurando a pluralidade e o 

respeito às diversas opções de crença.  

No contexto do estado de Mato Grosso do Sul, os dados mais recentes indicam que, 

dentre as pessoas com 10 anos ou mais que declararam fé, 763.096 se identificavam como 

evangélicas, representando parte significativa da composição religiosa na unidade federativa 

(IBGE, 2023). Ademais, ao observar a cor/raça dos adeptos, verificou-se que, por exemplo, 

60.877 pessoas que se declararam pretas se identificaram como evangélicas no Censo de 

2022.  

 
2.1 Religião mais negra do Brasil  
 

Este tópico busca elucidar de forma introdutória as dinâmicas sociais, culturais e 

religiosas que permeiam a relação entre as igrejas evangélicas e a comunidade negra 

brasileira, considerando preconceitos, transformações religiosas e desafios de 

representatividade, contextualizando que os negros brasileiros são majoritariamente 

evangélicos.  

Segundo o Censo Demográfico de 2022, a população brasileira é composta 

majoritariamente por pessoas que se autodeclaram pardas (45,3%) e pretas (10,2%), formando 

juntas mais da metade dos habitantes do país (IBGE, 2023a). No mesmo levantamento, os 

evangélicos representam 26,9% da população com 10 anos ou mais, configurando-se como o 

segundo maior grupo religioso do Brasil (IBGE, 2023b). Quando cruzados os dados de 

religião com cor ou raça, observa-se que entre os evangélicos 49,1% se declaram pardos e 

12% se declaram pretos, revelando uma presença expressiva da população negra no campo 

evangélico brasileiro (IBGE, 2023c). Esses números evidenciam que a comunidade negra, em 

sua maioria composta por pessoas pretas e pardas, possui forte inserção nas igrejas 

evangélicas, o que reforça a importância de compreender as dinâmicas sociais, culturais e 

religiosas que estruturam essa relação. 

18   
 

https://revistaagu.agu.gov.br/index.php/AGU/article/view/905?utm_source=chatgpt.com
https://jornalgrandourados.com.br/noticia/20899/catolicos-sao-maioria-em-ms-com-12-milhao-de-fieis-numero-de-evangelicos-cresce?utm_source=chatgpt.com


 

 
 

 
Segundo Oliveira (2015), há uma tendência nas igrejas evangélicas brasileiras de 

associar elementos culturais de matriz africana ao “maligno”, refletindo preconceitos 

enraizados e ignorando a riqueza cultural e histórica desses aspectos. Essa visão perpetua o 

preconceito e a marginalização dos aspectos culturais afro-brasileiros, que são parte intrínseca 

da identidade negra no país. 

O escritor afirma que as religiões de matriz africana passaram por transformações 

significativas, perdendo sua atratividade para os negros brasileiros ao se distanciarem das 

camadas mais pobres da população e adotarem práticas elitistas e distantes da vida 

comunitária. Essas mudanças contribuíram para o encolhimento estatístico dessas religiões e 

para o aumento da presença negra nas igrejas pentecostais. 

 
Nas igrejas pentecostais, os conflitos existentes entre as raças nas relações sociais no 
Brasil são tratados com distanciamento tal a ponto de caracterizar quem se aventura 
a refletir sobre o assunto como "subversivo", "desordeiro" e, o pior de tudo, 
"possesso" ou "endemoninhado". Afinal, pensar sobre racismo em um ambiente 
onde impera o mito da democracia racial como algo divino é uma afronta aos mais 
"santos" e "consagrados" (Oliveira, 2015, p 89). 

 

De acordo com dados do IBGE de 2010 (apud Oliveira, 2015), o crescimento 

exponencial das igrejas pentecostais no Brasil é acompanhado pelo aumento significativo da 

presença negra nessas congregações. As estatísticas revelam que os negros são uma maioria 

expressiva entre os membros das igrejas pentecostais, destacando-se como protagonistas 

dessas comunidades religiosas. 

 
Seria presunção afirmar que os negros religiosos do Brasil são pentecostais. Mas não 
se pode fazer vista grossa ao fato de que muitos negros estão participando 
ativamente das igrejas pentecostais. Dos 42.275.440 evangélicos no Brasil, 
25.370.484 são membros das igrejas pentecostais (incluindo as denominações do 
pentecostalismo clássico e as igrejas neopentecostais). Deste grande número, 
14.545.768 são negros (consideramos negras as populações determinadas como 
preta e parda pelo IBGE). Na realidade, a quantidade de negros na igreja pentecostal 
supera o número de pessoas brancas, que chega a 10.470.009 dos membros 
pentecostais. É um fato curioso perceber a quantidade de negros nas igrejas 
pentecostais, pois em porcentagem supera as outras religiões. Como exemplo, 
podemos tomar a Igreja Católica Apostólica Romana, que embora seja professada 
por um grande número de negros, guarda uma diferença intrigante: são 123.280.172 
adeptos, sendo 60.189.864 brancos contra 61.412.489 negros. (Oliveira, 2015, p. 
98). 
 

Oliveira (2015) afirma que as igrejas evangélicas se estabeleceram no Brasil com o 

objetivo de alcançar as camadas mais pobres da população, o que, historicamente, inclui de 

maneira significativa a população negra. Contudo, segundo o autor, essas instituições muitas 

19   
 



 

 
 

 
vezes conduzem seus fiéis como se estivessem alheias às desigualdades que os atravessam, 

ignorando as estruturas de racismo que moldam a vida cotidiana dos negros brasileiros. Essa 

discussão ganha força quando observamos que, de acordo com o IBGE, as populações preta e 

parda, que juntas compõem a maioria da população do país, encontram-se concentradas 

majoritariamente nas classes sociais de menor renda, o que evidencia a sobreposição entre 

desigualdade racial e desigualdade socioeconômica.  

Na mesma perspectiva, os dados indicam que essas mesmas parcelas da população 

também são maioria entre os grupos religiosos cristãos, especialmente entre os evangélicos, 

reforçando o argumento de Oliveira (2015) de que a atuação das igrejas precisa considerar de 

forma direta a realidade de seus fiéis. Assim, o autor propõe que, para contribuir efetivamente 

para a redução da desigualdade racial no Brasil, as igrejas evangélicas precisam reconhecer e 

enfrentar o racismo presente em suas estruturas e práticas, oferecendo uma educação religiosa 

livre de estereótipos e que valorize a história e a identidade negras como parte central da fé 

cristã e da formação bíblica. 
 
Para que a Igreja brasileira possa contribuir de fato para a diminuição da 
desigualdade racial no Brasil, ela precisa oferecer uma educação religiosa 
desprovida de preconceitos e de racismo. Uma educação na qual os negros não 
sejam colocados sempre como os "coitados" que precisam da ajuda de brancos 
bondosos e paternalistas. Uma educação infantil que não enfatize o estigma de que o 
negro é inferior ou que tenha a cor do pecado. Que mostre a realidade dos negros 
como protagonistas de grandes histórias bíblicas. Que traga a consciência aos 
membros das igrejas sobre a vida de um Jesus que mais se parecia fisicamente com 
eles (os negros) do que com a figura produzida na mente de racistas, com olhos 
azuis, traços europeus e trajando vestes brancas. (Oliveira, 2015, p. 107). 

A adoção de uma educação religiosa inclusiva e desprovida de preconceitos nas 

igrejas evangélicas brasileiras é essencial para promover a igualdade racial e valorizar a 

identidade negra. Conforme Oliveira (2015), essa transformação implica reconhecer a 

presença e a contribuição dos negros na história bíblica e cristã, desconstruindo estereótipos 

racistas e paternalistas. É necessário que as igrejas promovam uma visão de Jesus que ressoe 

mais autenticamente com as características e experiências das comunidades negras. Assim, as 

igrejas podem se tornar verdadeiros agentes de mudança, contribuindo para a superação das 

desigualdades raciais e fortalecendo a representatividade negra dentro e fora das 

congregações. Ao fazer isso, estarão não apenas cumprindo um papel espiritual, mas também 

um dever social crucial na luta contra o racismo e a marginalização. 

 

20   
 



 

 
 

 
2.2 Desconstrução da Figura de Jesus na Perspectiva Antirracista 

A proposta de um Jesus negro não é apenas uma questão de representatividade, mas 

constitui uma oportunidade para repensar a figura de Cristo, que durante séculos foi 

manipulada e usada para a construção da branquitude, do imperialismo, do racismo e do 

genocídio (Vieira, 2023). Ao devolver Jesus ao lugar de libertador, radicalmente contrário a 

toda e qualquer forma de injustiça e sofrimento, estamos desafiando as narrativas 

eurocêntricas que o retrataram como um homem branco, distanciado das realidades das 

pessoas não brancas. Vieira (2023) destaca a manipulação histórica da figura de Jesus, que por 

séculos foi utilizada para a consolidação da branquitude, do imperialismo, do racismo e do 

genocídio. 

Durante a conquista violenta do chamado “Novo Mundo”, a imagem do povo branco e 

europeu foi elevada como referência de humanidade, civilização e universalidade, enquanto 

os não brancos foram relegados à posição de “outro”, precisando ser ensinados, civilizados e 

dominados. Nesse contexto, a construção da figura de Jesus como um homem branco serviu 

para reforçar essas hierarquias e justificar a dominação e a exploração (Vieira, 2023).  

Ao abordar a negritude de Jesus, Vieira (2023) destaca a conexão com as dores, 

lágrimas e esperanças do povo negro no Brasil, propondo uma reflexão sobre a relevância da 

origem étnica de Jesus para a compreensão da mensagem do evangelho: 
 
Sendo um judeu da Palestina do século primeiro, se faz evidente que Jesus não foi 
branco. Contudo, a questão é mais profunda: há uma vinculação direta da 
experiência negra de Jesus com as dores, as lágrimas e as esperanças do povo negro 
no Brasil. Então é hora de retomar a questão bíblica: pode vir alguma coisa boa de 
Nazaré? Pode vir alguma coisa boa do povo negro? Essa é a conexão urgente que 
precisa ser feita. Se Deus, na história, assumiu para si a condição dos oprimidos, 
então qual seria a condição de Deus em nosso país hoje? É algo que vai para além da 
cor da pele, não é um debate exclusivamente geográfico ou histórico. (Vieira, 2023, 
p. 31). 

 

Afirmar a negritude de Jesus não é uma forma de distinguir as pessoas, mas de 

resgatar uma verdade esquecida e subjugada pelo racismo estrutural (Vieira, 2023). Enquanto 

o Jesus branco não incomoda ou questiona, o Jesus negro desafia as noções de universalidade 

branca, evidenciando que a universalidade não é neutra em uma sociedade racista, 

escondendo exclusão e violência. 

Vieira (2023) questiona se o fato de afirmar a negritude de Jesus não é uma maneira de 

reivindicar a universalidade do evangelho para todos, destacando que a universalidade não é 

neutra em uma sociedade racista, pois pode esconder exclusão e violência. Ao rejeitar a ideia 

21   
 



 

 
 

 
de que a negritude de Jesus seja uma questão de ponto de vista ou conveniência, o autor 

argumenta que essa é uma questão central na interpretação bíblica, pois Jesus assume a 

condição negra como expressão de fidelidade ao projeto de Deus. 

Ao explorar a negritude de Jesus, não estamos apenas reafirmando a identidade do 

povo negro, mas também confrontando o cristianismo institucional que se aliou ao processo 

de colonização e escravização do povo negro (Vieira, 2023). É necessário reconhecer que o 

evangelho autêntico não pode ser compatível com um cristianismo que justificou e participou 

centralmente de uma colonização racista e da exploração econômica do trabalho escravizado 

(Vieira, 2023). 

Ao identificar Jesus como negro, resgatamos um testemunho original e genuíno do 

evangelho, comprometido com a justiça, a paz e a esperança (Vieira, 2023). Essa visão não 

apenas desafia as estruturas de poder e opressão, mas também oferece uma espiritualidade 

encarnada, engajada e politizada, com uma vocação à eternidade que transcende as limitações 

da história e da cultura humanas (Vieira, 2023). 

O autor critica o cristianismo institucional por seu papel na colonização racista, 

escravocrata e patriarcal, destacando a participação central dessa instituição na opressão do 

povo negro e a necessidade de reconhecimento e reparação desse legado. Vieira (2023) 

enfatiza a importância de abordar a temática étnica e racial dentro das igrejas e instituições 

religiosas, bem como aumentar a representatividade negra na liderança e nas práticas 

religiosas, como parte do compromisso com a luta antirracista. 
 
Portanto, o cristianismo que massacra culturas em nome de um projeto civilizatório, 
luxuoso, imponente acumulador de riquezas, entranhado nas estruturas de poder, 
colonizador, explorador e indiferente ao sofrimento dos empobrecidos é 
completamente incompatível com o testemunho mais original, genuíno e autêntico 
do evangelho. É necessário reconhecer que o cristianismo hegemônico institucional 
justificou e participou centralmente de uma colonização racista das Américas e da 
profunda exploração física e econômica do trabalho escravizado de milhões de 
africanos. Uma lógica perversa (Vieira, 2023, p. 117). 

 

Entende-se que a propagação de um Jesus negro não é apenas uma questão de revisão 

histórica, mas um chamado urgente à transformação das práticas e estruturas do cristianismo 

contemporâneo. Ao reconhecer e enfrentar o legado racista e opressor que muitas vezes 

caracterizou a instituição religiosa, abre-se caminho para uma fé que realmente se alinhe com 

os princípios de justiça, igualdade e dignidade humana pregados no evangelho. Promovendo a 

representatividade e a liderança negra em suas comunidades. Somente assim, o cristianismo 

pode se desvencilhar de suas raízes colonialistas e se comprometer com a verdadeira 
22   

 



 

 
 

 
libertação e empoderamento dos oprimidos, oferecendo uma mensagem de esperança e 

redenção que ressoe profundamente com todas as culturas, etnias e trabalhos científicos. 

 

2.3. Construção da identidade negra 
 ​ A identidade negra foi historicamente construída em relação à branquitude dentro de 

um sistema colonial que impôs valores e hierarquias raciais. Fanon (2008, p. 15) descreve 

como a experiência negra é marcada pela ausência e pela negação da existência em espaços 

dominados por brancos. “O princípio no qual quem existe deixa de existir. E é com este 

princípio da ausência que espaços brancos são mantidos brancos, que por sua vez tornam a 

branquitude a norma nacional”. 

Essa invisibilização forçada não apenas exclui pessoas negras dos espaços de poder, 

mas também as coloca em um dilema existencial sobre como se posicionar diante de uma 

sociedade que as define pela diferença e pela subalternidade. O processo de colonização não 

se deu apenas de maneira física e econômica, mas também psicológica. A dominação branca 

levou à construção de uma subjetividade negra fragmentada, onde o negro busca 

constantemente ser aceito dentro dos parâmetros da branquitude. Para Fanon (2008, p. 24): 
 
O negro quer ser branco. O branco se empenha em atingir uma condição humana. 
Por mais penosa que possa nos parecer esta constatação, somos obrigados a fazê-la: 
para o negro, existe apenas um destino. E ele é branco. 

 

Isso demonstra como a branquitude foi imposta como ideal de humanidade, enquanto 

a negritude foi historicamente associada à ausência de civilização, cultura e valor. “No caso 

do negro, nada parecido. Ele não tem cultura, nem civilização, nem esse ‘longo passado 

histórico’” (Fanon, 2008, p. 48). Fanon (2008) argumenta que esse complexo leva negros a 

tentarem se “branquear”, seja por meio da ascensão social, seja na tentativa de apagar traços 

da própria identidade racial. Frisa o autor: “Então, sendo incapaz de pretejar, sendo incapaz de 

enegrecer o mundo, ela tentaria, em seu corpo e em seu pensamento, embranquece-lo” 

(Fanon, 2008, p. 61). 

Essa busca por embranquecimento também se manifesta nos relacionamentos 

interpessoais, nos quais o casamento interracial pode ser visto como uma tentativa de 

ascender socialmente e se afastar da condição racial inferiorizada: 
 
Para algumas pessoas de cor, o fato de se casar com uma pessoa da raça branca 
parece ter suplantado todas as outras considerações. Elas veem nisso uma forma de 

23   
 



 

 
 

 
alcançar a completa igualdade com essa raça ilustre, dona do mundo, dominadora 
das pessoas de cor. (Fanon, 2008, p. 86). 

 

Fanon (2008) também descreve como o negro assume uma identidade dividida, agindo 

de forma diferente dependendo do contexto racial em que está inserido. “O negro tem duas 

dimensões. Uma com seu semelhante e outra com o branco. Um negro se comporta de modo 

diverso com um branco e com outro negro” (Fanon, 2008, p. 31). Essa cisão psicológica é 

consequência direta da experiência colonialista e da tentativa de adaptação a uma sociedade 

que o rejeita. Ao mesmo tempo, o autor aponta como essa alienação pode levar a reações 

emocionais intensas ao entrar em contato com sociedades brancas. Isso se dá porque o negro 

internaliza a ideia de que a metrópole colonial é o centro do saber e do progresso, reforçando 

o complexo de inferioridade. Complementa Fanon (2008, p. 37): 
 
O negro que ingressa na França muda porque, para ele, a metrópole representa o 
tabernáculo; muda não apenas porque foi de lá que lhe vieram Montesquieu, 
Rousseau e Voltaire, mas porque é de lá que lhe vêm os médicos, os chefes de 
departamento, os incontáveis pequenos potentados. 

 

Apesar desse quadro de opressão e alienação, Fanon (2008)  também aponta caminhos 

de resistência. A reconstrução da identidade negra passa pelo rompimento com os arquétipos 

raciais impostos pelo colonialismo: “mas fora dos círculos universitários subsiste um exército 

de imbecis: o importante não é educá-los, e sim levar o negro a não ser escravo de seus 

arquétipos” (Fanon, 2008, p. 49). 

A valorização da cultura negra e a rejeição da necessidade de validação branca são 

passos fundamentais para a libertação. Fanon (2008, p. 60) descreve um novo tipo de 

consciência negra que não busca se submeter à lógica colonial, mas reivindicar sua 

humanidade e identidade própria: “sou negro, corporifico uma fusão plena com o mundo, uma 

compreensão simpática da terra, uma perda do meu eu no âmago do cosmos”. 

A teoria fanoniana nos ajuda a compreender como o racismo estrutural não apenas 

marginaliza corpos negros, mas também condiciona sua subjetividade e suas relações sociais. 

O desejo de embranquecimento, a alienação racial e a dupla consciência são elementos 

centrais dessa experiência, mas Fanon (2008) também aponta para possibilidades de 

ressignificação da identidade negra. O desafio, portanto, é romper com essa lógica colonial e 

afirmar a negritude em seus próprios termos, sem a necessidade de validação branca. Esse 

processo não é apenas individual, mas coletivo, exigindo transformações estruturais na 

sociedade para que a identidade negra possa ser reconhecida em sua plenitude. 
24   

 



 

 
 

 
 

2.4 Formato 

2.4.1 Podcast, o que é? ​

​ O podcast pode ser definido como uma formato de áudio vinculado a uma plataforma 

na qual o público-alvo poderá acessar a qualquer momento (on-demand), possibilitando um 

consumo em contrapartida às mídias convencionais (rádio e televisão), que preveem horários 

e dias específicos para o acesso à programação e sem que a mesma possa ser acessada 

novamente. Segundo Falcão e Temer (2019), a palavra podcast é uma junção dos termos 

“pod”, do dispositivo iPod, da Apple, cuja sigla significa “personal on demand”, ou “pessoal 

sob demanda”, e “cast”, oriundo de broadcast, ou “transmissão”. Os autores definem a 

implementação do formato como uma maneira de facilitar o acesso do ouvinte/internauta. 

Segundo Primo (2005), o podcast vai além de uma simples emissão sonora; o formato 

cria uma plataforma interativa, onde ouvintes e produtores podem trocar ideias e gerar um 

novo tipo de participação e engajamento. Essa característica aproxima o podcast mais da 

cibercultura e menos do modelo tradicional de rádio.  

Ao analisar o fenômeno do podcast como uma extensão digital do rádio, 

Kischinhevsky (2008) tensiona as categorias tradicionais de comunicação e permite novas 

formas de jornalismo narrativo, especialmente com sua flexibilidade em consumo on-demand 

e distribuição via plataformas digitais. Essas definições mostram que o podcast não é apenas 

um produto radiofônico, mas uma ferramenta que amplia as possibilidades de interação e de 

produção descentralizada de conteúdo sonoro, criando novas formas de comunicação e 

envolvimento. 

Além de sua natureza on-demand, o podcast destaca-se por alcance e diversidade de 

formatos: pesquisas recentes indicam que o Brasil tem dezenas de milhões de ouvintes de 

podcast (aproximadamente 31,9 milhões segundo a PodPesquisa 2024/2025), com 40,2% dos 

ouvintes declarando consumo diário e forte preferência por conteúdo local em português; os 

gêneros mais ouvidos são notícias e entretenimento, enquanto as plataformas mais utilizadas 

são Spotify (≈49,7%) e YouTube (≈25,6%), sendo o próprio YouTube apontado como canal 

principal de descoberta por grande parte dos ouvintes brasileiros — fatos que evidenciam 

tanto o potencial de engajamento do formato quanto a relevância de incorporar recursos 

multimodais (videocast) quando pertinente ao projeto 

 

25   
 



 

 
 

 
2.4.2 Podcast como formato jornalístico 

Segundo Kischinhevsky (2008), o podcast tem potencial para ser um veículo de 

jornalismo narrativo, permitindo que narrativas mais longas e aprofundadas sejam 

desenvolvidas de maneira flexível e acessível. O autor argumenta que o podcast facilita a 

criação de reportagens investigativas e análises críticas de forma mais detalhada do que no 

rádio tradicional, justamente por não estar limitado ao tempo de transmissão ao vivo. Esse 

formato possibilita a abordagem de temas que podem estar à margem da cobertura midiática 

convencional, sendo uma ferramenta importante para o jornalismo independente. 

O podcast, no entanto, pode ser interpretado como uma plataforma que mistura o 

jornalismo tradicional com narrativas pessoais, o que cria uma conexão íntima com o público. 

O formato permite a inserção de vozes individuais e histórias que não se encaixam nas pautas 

da grande mídia, promovendo uma nova forma de engajamento e transparência jornalística 

(Lindgren, 2016). O formado oriundo do movimento norte-americano se popularizou no 

Brasil durante a pandemia de Covid-19, ou seja, o confinamento da população estimulou o 

consumo e desde então estudos sobre o podcast têm ganhado uma relevância crescente (Reis; 

Ribeiro, 2021). 

O podcast tem se consolidado como uma das principais expressões do jornalismo 

contemporâneo, tensionando os limites entre o rádio tradicional e as novas mídias digitais. 

Para Kischinhevsky et al. (2020), o podcasting “tenciona categorizações” e se torna um objeto 

autônomo de estudo na comunicação sonora, por misturar elementos do rádio, da mídia sob 

demanda e das plataformas digitais. O formato não se restringe a uma simples reprodução do 

rádio em ambiente online, mas representa uma reconfiguração da prática comunicacional, 

com novas possibilidades narrativas, estéticas e editoriais. 

Segundo os autores, a prática do podcasting deve ser compreendida dentro de um 

ecossistema midiático em constante transformação, no qual a convergência tecnológica e a 

personalização do consumo permitem ao ouvinte uma relação mais íntima e interativa com o 

conteúdo. O podcast rompe com a linearidade da programação radiofônica tradicional e 

valoriza a escuta individualizada, criando um ambiente de proximidade e identificação. Nesse 

sentido, o formato se torna terreno fértil para o desenvolvimento de narrativas jornalísticas de 

caráter interpretativo, documental e identitário, aproximando-se do ideal de um jornalismo 

mais reflexivo e humano (Kischinhevsky et al., 2020). 

Em consonância com essa perspectiva, Bufarah Jr. e Lopez (2022) analisam o podcast 

como um formato jornalístico dotado de identidade editorial e acústica próprias. Em um 
26   

 



 

 
 

 
estudo sobre o programa “123 Segundos”, os autores demonstram que o podcast informativo é 

estruturado por escolhas estéticas e editoriais que expressam valores jornalísticos específicos, 

evidenciando que cada produção sonora carrega um projeto discursivo e comunicacional 

singular. Essas identidades editoriais e sonoras se manifestam na seleção de temas, na 

condução das entrevistas, na montagem sonora, na duração dos episódios e até mesmo no tom 

das vozes — elementos que ajudam a construir uma marca de credibilidade e pertencimento 

junto ao público (Bufarah Jr.; Lopez, 2022). 

Desse modo, o podcast jornalístico pode ser compreendido como um espaço de 

mediação social, que permite a expressão de múltiplas vozes e perspectivas. Ele amplia a 

noção de jornalismo ao valorizar o tempo da escuta e ao promover novas formas de 

engajamento e subjetividade na recepção. Tal característica é especialmente significativa 

quando se considera o uso do formato por igrejas evangélicas e comunidades religiosas, que 

têm adotado o podcast como veículo de informação, formação espiritual e construção de 

identidade. Nesses casos, a dimensão jornalística do formato — pautada pela apuração, 

contextualização e narrativa — se mistura à função educativa e testemunhal, contribuindo 

para a circulação de discursos de fé e para a constituição de comunidades simbólicas. 

Finalmente, quando se observa o uso do podcast por jovens negros cristãos, essas 

características ganham ainda mais relevância. A possibilidade de construir narrativas próprias, 

com vozes que representam realidades e experiências historicamente marginalizadas, 

aproxima o podcast do ideal de um jornalismo comprometido com a diversidade e com a 

inclusão. A identidade editorial assume, então, uma função política: é por meio dela que se 

afirmam modos de existência, crenças e pertencimentos que dialogam com a negritude e a 

espiritualidade. Assim, compreender o podcast enquanto formato jornalístico, segundo 

Kischinhevsky et al. (2020) e Bufarah Jr. e Lopez (2022), significa reconhecer sua capacidade 

de articular informação, identidade e afeto. O podcast não apenas informa, mas também forma 

comunidades, mobiliza sentidos e produz reconhecimento social. 

 

 

27   
 



 

 
 

 
CONSIDERAÇÕES FINAIS  

O desenvolvimento do podcast “Cristos, como eu!” possibilitou compreender de 

forma mais profunda as múltiplas relações entre fé, identidade e comunicação na vivência de 

jovens negros evangélicos. Ao amplificar vozes historicamente silenciadas dentro e fora das 

igrejas, o projeto contribuiu para o fortalecimento do debate sobre representatividade racial e 

enfrentamento do racismo estrutural nas instituições cristãs, em especial nas denominações 

pentecostais. O processo de produção, que envolveu pesquisa jornalística, entrevistas e 

construção narrativa, mostrou que a comunicação sonora é capaz de produzir conhecimento 

sensível e crítico, ao mesmo tempo em que acolhe experiências humanas diversas. 

A escolha do formato podcast revelou-se acertada, pois une linguagem jornalística, 

emoção e oralidade — elementos centrais nas tradições cristã e afro-brasileira. O podcast, 

enquanto formato jornalístico, permitiu uma escuta ativa e empática, aproximando o público 

das histórias de fé e identidade dos entrevistados. Além de atingir o campo acadêmico, a 

produção também dialoga com a comunidade religiosa, provocando reflexão sobre como as 

igrejas têm lidado com temas como racismo, diversidade e representatividade. A narrativa 

sonora se mostrou, portanto, uma ferramenta potente de democratização da comunicação e de 

valorização das vozes negras no contexto da fé cristã. 

Ao concluir o projeto experimental, é possível afirmar que muitos jovens negros 

escolhem o cristianismo na vertente evangélica por se sentirem livres para expressar a 

adoração com o corpo, a voz e a emoção. Para esses jovens, a experiência de fé ultrapassa os 

limites das doutrinas e dos dogmas, tornando-se espaço de acolhimento, pertencimento e 

resistência. Há, também, uma identificação simbólica entre as suas trajetórias e a vida de 

Jesus Cristo, especialmente na figura de um Cristo que sofre, que enfrenta a marginalização, 

mas que também representa força, vitória e redenção. 

Em relação à cor da pele de Jesus, a pesquisa revelou que muitos reconhecem a 

construção eurocentrada dessa imagem ao longo da história, utilizada para atender à cultura 

ocidental e branca. Entretanto, para os entrevistados, essa representação não é determinante 

para a fé, pois seguir a Cristo vai além da aparência física: é vivenciar seus ensinamentos, 

reconhecer seu amor e compreender que Ele se solidarizou com os oprimidos. Nesse sentido, 

Jesus é percebido como alguém que abraçou a humanidade em toda a sua diversidade, 

inclusive a negritude, morrendo como marginalizado, mas ressuscitando como o Rei dos Reis. 

Dessa forma, o trabalho cumpre seu propósito formativo e social ao utilizar o 

jornalismo como instrumento de transformação, reconhecimento e fé. O podcast “Cristos, 
28   

 



 

 
 

 
como eu!” reafirma que comunicar é também um ato político e espiritual, capaz de gerar 

pertencimento, reconstruir narrativas e promover diálogo entre a fé e a luta por igualdade 

racial. Ao dar protagonismo a jovens negros cristãos, o projeto contribui para um jornalismo 

mais humano e plural, comprometido com a escuta, a empatia e a justiça social. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

29   
 



 

 
 

 
REFERÊNCIAS 
 

ASSOCIAÇÃO BRASILEIRA DE PODCASTERS (ABPod). PodPesquisa 2024/2025. 2024. 
Disponível em: 
https://abpod.org/wp-content/uploads/2024/10/PodPesquisa_2024_2025FINAL.pdf. Acesso 
em: 29 nov. 2025.  
 
BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília, DF: Senado Federal, 
1988. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. 
Acesso em: 30 out. 2025. 
 
BUFARAH JR., Á.; LOPEZ, D. C. Radiojornalismo e identidade editorial em podcasts 
informativos: um estudo de caso do 123 Segundos. Radiofonias – Revista de Estudos em 
Mídia Sonora, Mariana, 2022. Disponível em: 
https://periodicos.ufop.br/radiofonias/article/view/6545. Acesso em: 30 out. 2025. 
 
¹BROWN, Peter. The World of Late Antiquity. Harvard University Press, 1971; 
MACMULLEN, Ramsay. Christianizing the Roman Empire. Yale University Press, 1984. 
​
FANON, Frantz. Pele negra, máscaras brancas. Tradução de Renato da Silveira. Salvador: 
EDUFBA, 2008. 
 
FALCÃO, B. M.; TEMER, A.C.R.P. O podcast como gênero jornalístico. Anais do 42º 
Congresso Brasileiro de Ciências da Comunicação, Belém, 2019. p. 1–14. 
https://www.portalintercom.org.br/anais/nacional2019/resumos/R14-1367-1.pdf 
 
FOLHA de S.Paulo. Cara típica do evangélico brasileiro é feminina e negra, aponta 
Datafolha. 2020, 13 de janeiro. Disponível em: 
https://www1.folha.uol.com.br/poder/2020/01/cara-tipica-do-evangelico-brasileiro-e-feminina
-e-negra-aponta-datafolha.shtmlAcesso em: 22 abr. 2024. 
 
IBGE. Censo 2022: Pela primeira vez desde 1991, a maior parte da população do Brasil se 
declara parda. 2023, 22 de dezembro. Disponível em: 
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/3871
9-censo-2022-pela-primeira-vez-desde-1991-a-maior-parte-da-populacao-do-brasil-se-declara
-parda. Acesso em: 22 abr. 2024. 

IBGE. Censo Demográfico 2022: características gerais da população. Rio de Janeiro: 
Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística, 2023a. 

IBGE. Censo Demográfico 2022: religião e características da população. Rio de Janeiro: 
Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística, 2023b. 

IBGE. Censo Demográfico 2022: distribuição dos grupos religiosos por cor ou raça. Rio 
de Janeiro: Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística, 2023c. 

IRINEU, J. et al. História da Reforma Protestante, 2012. 

30   
 

https://abpod.org/wp-content/uploads/2024/10/PodPesquisa_2024_2025FINAL.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://abpod.org/wp-content/uploads/2024/10/PodPesquisa_2024_2025FINAL.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
https://periodicos.ufop.br/radiofonias/article/view/6545?utm_source=chatgpt.com
https://periodicos.ufop.br/radiofonias/article/view/6545?utm_source=chatgpt.com
https://www.portalintercom.org.br/anais/nacional2019/resumos/R14-1367-1.pdf
https://www1.folha.uol.com.br/poder/2020/01/cara-tipica-do-evangelico-brasileiro-e-feminina-e-negra-aponta-datafolha.shtml#:~:text=O%20universo%20evang%C3%A9lico%20%C3%A9%20mais,do%20outro%20grande%20front%20crist%C3%A3o
https://www1.folha.uol.com.br/poder/2020/01/cara-tipica-do-evangelico-brasileiro-e-feminina-e-negra-aponta-datafolha.shtml#:~:text=O%20universo%20evang%C3%A9lico%20%C3%A9%20mais,do%20outro%20grande%20front%20crist%C3%A3o
https://www1.folha.uol.com.br/poder/2020/01/cara-tipica-do-evangelico-brasileiro-e-feminina-e-negra-aponta-datafolha.shtml#:~:text=O%20universo%20evang%C3%A9lico%20%C3%A9%20mais,do%20outro%20grande%20front%20crist%C3%A3o
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/38719-censo-2022-pela-primeira-vez-desde-1991-a-maior-parte-da-populacao-do-brasil-se-declara-parda#:~:text=Em%202022%2C%20cerca%20de%2092,0%2C4%25)%2C%20amarelas
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/38719-censo-2022-pela-primeira-vez-desde-1991-a-maior-parte-da-populacao-do-brasil-se-declara-parda
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/38719-censo-2022-pela-primeira-vez-desde-1991-a-maior-parte-da-populacao-do-brasil-se-declara-parda
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/38719-censo-2022-pela-primeira-vez-desde-1991-a-maior-parte-da-populacao-do-brasil-se-declara-parda


 

 
 

 
 
KISCHINHEVSKY, M. A geração podcasting e os novos usos do rádio na sociedade do 
espetáculo e do entretenimento. Revista Famecos, Mídia, Cultura e Tecnologia, n. 37, 2008. 
 
KISCHINHEVSKY, M. et al. Podcasting tensiona categorizações e ganha, enfim, destaque 
como objeto de estudos. Radiofonias – Revista de Estudos em Mídia Sonora, v. 11, n.1, 
2020. Disponível em: https://periodicos.ufop.br/radiofonias/article/view/4333. 
 

LINDGREN, M. Personal Narrative Journalism and Podcasting. The Radio Journal – 
International Studies in Broadcast and Audio Media, v. 14, n. 1, 2016. 
 
MARQUES, A. H. O.. História de Portugal. Lisboa: Palas Editores, 2010 
 
MELO, C. T. V. de; GOMES, I. M.; MORAIS, W. O documentário jornalístico, gênero 
essencialmente autoral. In: XXIV Congresso Brasileiro da Comunicação, Campo Grande, 
MS, setembro de 2001. Anais do XXIV Congresso Brasileiro da Comunicação. São Paulo: 
INTERCOM – Sociedade Brasileira de Estudos Interdisciplinares da Comunicação, 
Disponível em: 
https://www.portcom.intercom.org.br/pdfs/11572121297094948981203363898082664337.pdf 
2001. Acesso em 02 mai, 2024 
 
MORETTIN, E.; NAPOLITANO, M.; KORNIS, M. A. (Orgs.). História do Documentário. 
1.ed. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2021. 
 
NOROFÉ, A. R. B.; ANDRADE, M. T. R. O Cristianismo como Religião do Império 
Romano e a Sociedade Contemporânea. Caderno Intersaberes, Curitiba, v. 11, n. 36, p. 
17-34, 2022. Disponível em: 
https://cadernosuninter.com/index.php/intersaberes/article/view/2463. Acesso em 18 abr, 2024 
 
OLIVEIRA, M. D. A religião mais negra do Brasil. Minas Gerais: Editora Ultimato. 2015. 
 
PRIMO, A. (2005). Para além da emissão sonora: as interações no podcasting. 
 
REIS, A .I; RIBEIRO, F. Os novos territórios do podcast. Comunicação Pública, Lisboa, 
v.16, n. 31, p. 1–7, 2021.  
 
SANTOS, D. A. S. GT 14 – Religiões e religiosidades: vivências religiosas na 
contemporaneidade. "Reforma 500 anos: o protestantismo no Brasil ontem e hoje". XVI 
Semana de Pós-Graduação de Ciências Sociais, UNESP Araraquara, 25 a 29 de setembro 
de 2017.  
 
SPOTIFY. Culture Next 2024 (relatório sobre tendências de consumo, videocasts e 
comportamento da Geração Z). 2024. (relatos e sínteses em veículos especializados). 
Disponível em reportagens e resumo de imprensa. Acesso em: 29 nov. 2025. 
​
TADEU, A. História da Colonização e Impacto Religioso. São Paulo: Editora Acadêmica, 
2022. 
 

31   
 

https://periodicos.ufop.br/radiofonias/article/view/4333
https://www.portcom.intercom.org.br/pdfs/11572121297094948981203363898082664337.pdf
https://cadernosuninter.com/index.php/intersaberes/article/view/2463


 

 
 

 
TELA VIVA. “YouTube é a principal plataforma para a descoberta de podcasts no 
Brasil, diz pesquisa” (resumo do relatório Edison Research). São Paulo: Tela Viva, 2025. 
Disponível em: 
https://telaviva.com.br/27/06/2025/youtube-e-a-principal-plataforma-para-a-descoberta-de-po
dcasts-no-brasil-diz-pesquisa/. Acesso em: 29 nov. 2025. 
 
VELASQUES, P.; MENDONÇA, A. G. Introdução ao Protestantismo no Brasil. São 
Paulo: Edições Loyola, 1990. 
 
VIEIRA, H. Jesus Negro: O grito antirracista da bíblia.1.ed. São Paulo: Editora Planeta, 2023  
 
 

 

32   
 

https://telaviva.com.br/27/06/2025/youtube-e-a-principal-plataforma-para-a-descoberta-de-podcasts-no-brasil-diz-pesquisa/?utm_source=chatgpt.com
https://telaviva.com.br/27/06/2025/youtube-e-a-principal-plataforma-para-a-descoberta-de-podcasts-no-brasil-diz-pesquisa/?utm_source=chatgpt.com
https://telaviva.com.br/27/06/2025/youtube-e-a-principal-plataforma-para-a-descoberta-de-podcasts-no-brasil-diz-pesquisa/?utm_source=chatgpt.com


 

 
 

 
5. APÊNDICES  
 
5.1. Roteiro para Podcast  

Piloto 
 

Então disse Deus:​
 “Façamos o homem à nossa imagem, conforme a nossa semelhança.​
 Domine ele sobre os peixes do mar, sobre as aves do céu, sobre os grandes animais de 
toda a terra, e sobre todos os pequenos animais que se movem rente ao chão.”​
 Criou Deus o homem à sua imagem;​
 à imagem de Deus o criou. 

No primeiro capítulo de Gênesis, está escrito que, ao criar o homem, Deus o fez à sua imagem e 
semelhança. Algumas linhas teológicas afirmam que, na expressão “façamos”, estão contidos o Pai, o 
Filho e o Espírito Santo. 

Mas será que todo mundo se enxerga como semelhança de Cristo?​
 É sobre esse tema que falaremos no podcast jornalístico Cristo 's, como eu. 

Eu sou Felipe Arguelho — jornalista em formação, homem negro retinto, de 21 anos e criado na 
igreja. Meu pai sempre disse que eu era polêmico. Sempre questionei os sistemas da igreja, com a 
pessoa de Jesus Cristo, não foi diferente. 

Sou descendente de pessoas escravizadas e de paraguaios que fugiram da guerra.Nunca consegui me 
ver nas representações de Cristo: nos filmes, nas pinturas e nos altares.​
 Talvez o fato de a linha evangélica em que fui criado não cultuar imagens tenha dificultado discussões 
mais profundas sobre isso. 

Então, durante toda a minha vida, o que eu não consegui discutir nos cultos, nas reuniões da mocidade, 
na escola bíblica dominical ou com meus pais, que são pastores, eu trago agora neste podcast 
Jornalístico — que também é o meu Trabalho de Conclusão de Curso. 

Entre a juventude negra e cristianismo no Brasil, especialmente no contexto evangélico, é essencial 
abordar dois princípios constitucionais fundamentais sobre a religião: o Estado laico e a pluralidade 
religiosa. O princípio da laicidade do Estado, previsto no artigo 19, inciso I da Constituição Federal de 
1988, estabelece que o Brasil não possui uma religião oficial e não pode promover, subvencionar ou 
embaraçar o funcionamento de confissões religiosas.  

Isso garante que o Estado mantenha uma postura de neutralidade diante das diferentes manifestações 
religiosas, criando um ambiente institucional onde a fé é compreendida como uma escolha individual, 
livre de coerção ou favorecimento estatal.Mesmo o Estado não tendo uma religião, os brasileiros tem! 

Outro princípio constitucional relevante é o da pluralidade religiosa, implícito na liberdade de crença e 
de culto assegurada pelo artigo 5º, inciso VI, da Constituição. Esse princípio reconhece o Brasil como 

33   
 



 

 
 

 
um país diverso em suas expressões religiosas e garante a todos o direito de professar livremente suas 
crenças, praticar seus cultos e organizar suas comunidades religiosas.  

No contexto da juventude negra evangélica, a pluralidade religiosa assume um papel importante ao 
legitimar tanto sua escolha por uma fé específica quanto sua permanência em um espaço religioso que, 
historicamente, foi também um lugar de resistência e acolhimento.  

Para falar sobre as representações de Jesus, eu conversei com jovens e especialistas sobre as 
identificações presentes no cristianismo.​
 Entendi que, mais importante do que a aparência — e sim, vamos falar sobre o embranquecimento da 
imagem de Jesus — é quem Ele é pra nós, jovens negros. O que ele representa nas nossas vidas, em 
uma série de três episódios. 

Este é um Trabalho de Conclusão do Curso de jornalismo da Universidade Federal de Mato Grosso do 
Sul, tem a orientação do professor Marcos Paulo da Silva — homem branco, mas que respeita a 
negritude… e a carrega, inclusive, no seu sobrenome: Silva. 

 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

34   
 



 

 
 

 

Episódio 1 - Quem é Cristo? 

[ABERTURA] 

vinheta 

A gente não segue Jesus porque Ele falava bonito, mas porque Ele fazia bonito: 
acolhia as margens, acolhia os esquecidos. Se quisermos que um jovem negro tenha 
outra perspectiva identitária que não a do homem branco, precisamos construir 
lideranças negras fortes. Assim como Martin Luther King, Malcolm X, Mano 
Brown, Ariel Valdo Ramos. A representatividade transforma a referência. 
 

 

​
[OFF] 

Fala, povo! Bem-vindos ao nosso podcast Cristo 's, como eu!​
 
A identidade é um elemento essencial na vida de qualquer pessoa. Mas o que nos leva a nos 
identificarmos com algo ou alguém?​
 
A forma como nos vemos e nos identificamos está diretamente ligada ao ambiente em que crescemos, 
às narrativas que nos cercam e, para muitos, à fé que professamos. Dentro do cristianismo, a figura de 
Jesus Cristo sempre esteve no centro dessa construção identitária. Mas será que todos enxergam o 
mesmo Jesus? Há diferenças na forma como cristãos negros e brancos criam essa identificação? 
 
A população parda agora é maioria no Brasil. Segundo o Censo 2022 do Instituto Brasileiro de 
Geografia e Estatística (IBGE), mais de 102,7 milhões de brasileiros se autodeclaram pardos — isso 
representa 47% da população. Os brancos aparecem em segundo lugar, com 43,5% (cerca de 94 
milhões), e os pretos somam 10,2% (aproximadamente 21,8 milhões). Esse resultado consolida um 
marco histórico: pela primeira vez desde 1991, os pardos superaram os brancos no país. Além disso, a 
população preta apresentou crescimento expressivo, aumentando cerca de 42% em 12 anos. 

Em Mato Grosso do Sul, o cenário acompanha essa tendência. O estado agora tem maioria 
parda: são 47,3% dos sul-mato-grossenses (cerca de 1,34 milhão de pessoas). Os brancos 
representam 42% (aproximadamente 1,19 milhão), e os pretos somam 6,6% (em torno de 187 
mil). Cidades como Ladário e Corguinho se destacam, com os maiores percentuais de 
população parda e preta, respectivamente. Já em relação à religião, os dados atualizados 
mostram que os evangélicos representam 26,9% da população brasileira, o que equivale a cerca 
de 47 milhões de pessoas — muitos deles são negros e moradores de periferias urbanas. É o 
retrato de um Brasil em transformação identitária e religiosa. 

O filósofo pan-africanista e anti-colonialista Franz Fanon, nascido na colônia francesa da Martinica e 
um dos expoentes do pensamento social sobre o racismo anti-negro, em seu livro “Pele Negra, 
Máscaras Brancas”, nos lembra que a identidade negra foi historicamente construída em relação à 
branquitude. Essa imposição colonial também moldou a forma como Cristo foi historicamente 

35   
 



 

 
 

 
representado. Afinal, a imagem de um Jesus europeu, branco e de olhos claros não se encaixa na 
realidade de um judeu da Palestina do século I.​
​
Mas, então, nós pessoas negras não somos imagem e semelhança de Cristo? Ou ele não possui a 
aparência que nos foi descrita desde o primeiro dia em que entramos em nossas igrejas? 
 
Nesse epsódio vamos discutir como essa construção identitária foi moldada ao longo do tempo e como 
ela impacta na fé e no pertencimento étnico-racial de jovens negros fiéis. 
 
É indiscutível a sensação de pertencimento que a religião produz nos seus adeptos e com o 
cristianismo não é diferente. Para falar sobre esta temática entrevistei jovens como Ana Carolina 
Inacio de 22 anos, vendedora de Automóveis e ministra de louvor na Assembleia de Deus Missões em 
Campo Grande, mulher negra de cabelos cacheados com algumas luzes e olhos verdes, que nos 
descreve sua relação com Cristo. 
 
 
[TRECHO DA ENTREVISTA - ANA CAROLINA] 0:39​
 

"Cristo, pra mim, talvez uma definição seria tudo. Porque Cristo é meu Pai, Cristo é 
meu amigo, Cristo é meu protetor. Ele me acolhe quando eu preciso, Ele é calmaria 
quando tudo tá turbulento. Quando me sinto insegura, Cristo está na frente e tudo se 
acalma." 

 

[OFF]​
 

Não é incomum para nós cristãos e evangélicos vemos Jesus como nosso amigo, afinal, seu discípulo 
João escreve que no princípio ele era o verbo, que o verbo estava com Deus e que o verbo era Deus. 
Me recordo de cultos em que mulheres gritavam “meu amigo Jesus, tu és o meu Senhor”.  

[VER A POSSIBILIDADE DE INCLUSÃO DE EFEITO SONORO COM ESSE TIPO DE GRITO] 

 

Renata Fernandes, de 20 anos, líder de jovens na Assembleia de Deus de Mato Grosso do Sul, mulher 
negra retinta, de cabelos crespos e sorriso largo, explicou que a identificação com cristo também é algo 
racional. 

[TRECHO DA ENTREVISTA - RENATA] 0:19​
 

"Cristo é o meu amigo, mas antes disso, Ele é o meu Senhor. Saber que Ele é o único 
caminho já anula todas as outras possibilidades. Porque se eu sei que Cristo é o 
único caminho que me leva a Deus, não tenho porquê eu não segui-Lo. Até de uma 
forma racional, tem como fazer essa escolha para mim." 
 

36   
 



 

 
 

 
No Brasil, as mulheres como Renata e Ana Carolina são maioria nas igrejas cristãs — especialmente 
nas evangélicas. Segundo o Censo 2022 do IBGE, as mulheres representam cerca de 58,2% da 
população evangélica no país. Dados do Instituto Datafolha reforçam essa tendência de predominância 
feminina. Quando cruzamos esses números com o recorte racial, destacamos um grupo fundamental, 
mas muitas vezes invisibilizado: as mulheres negras evangélicas, que representam uma parcela 
significativa das fiéis e ocupam papel central nas comunidades, apesar de ainda enfrentarem barreiras 
de visibilidade e liderança. 

Essas mulheres ocupam os bancos das igrejas, lideram grupos de oração, organizam eventos, educam 
os filhos na fé. Elas estão na base que sustenta o cotidiano religioso das comunidades, mesmo que os 
púlpitos sejam majoritariamente masculinos. Em muitas casas, são elas as responsáveis por transmitir 
valores cristãos — e também valores ligados à autoestima e à resistência racial. 

A construção da identidade de filhos e filhas negras passa, portanto, por essa interseção entre raça, 
gênero e fé. Uma mãe negra evangélica pode ensinar que “o cabelo crespo é bênção de Deus”, ou que 
“Deus está ao lado dos humilhados”. Essas frases, mais do que declarações religiosas, são afirmações 
de valor e pertencimento. Nelas, a fé é ferramenta de resistência contra o racismo estrutural e o 
machismo — ainda que isso nem sempre seja reconhecido pelas próprias instituições religiosas. 

 
​
[OFF]​
No entanto, o sentimento de acolhimento para muitos pode não ser instantâneo.Pedro Simões, de 21 
anos, estudante de Direito e ministro de louvor da igreja Ouse, homem negro, com os olhos cor de mel 
e alguns cachos no topo da cabeça, explica que a chave para identificação, está na relação 
transcedental com Jesus.  
 
[TRECHO DA ENTREVISTA - PEDRO] 02:39- 03:30/ 0:51​
 

"Eu criei sempre, por conta da minha criação. Eu nasci inverso-cristão e meus pais 
sempre me apresentaram essa ideia do nosso Deus, do nosso Cristo. E eu sempre me 
identifiquei, sempre foi algo que eu gostei, mas nem sempre eu vivi ele. Eu fui viver 
verdadeiramente, me situar na minha fé mesmo, depois de um tempo, depois de um 
longo tempo. Eu falo que ali era minha fase de infância, criança, não tem muita 
aquela questão, mas quando eu entrei na minha fase da adolescência, que é onde 
você começa a ter contato com mais pessoas, você começa a ter contato com outras 
realidades, com outras culturas, com outras... com pessoas de vivência diferente da 
sua, você começa a se questionar de muitas outras coisas, até mesmo da sua 
religião." 

 
[OFF]​
 
Porém, no livro “Jesus Negro, um grito antirracista da Bíblia”, o pastor batista Henrique Vieira, 
também sociólogo, historiador e teólogo, nos alerta que a manipulação histórica da figura de Jesus 
Cristo foi usada para justificar dominação e exploração. Por outro lado, a figura de um Cristo negro, 
como defendida pelo pastor, resgata a identificação com aqueles que historicamente foram 
marginalizados.  
 

37   
 



 

 
 

 
Rafaela Teodoro, mulher negra de 25 anos e de cabelos crespos escuros definidos,ministra de louvor 
na Igreja Assembleia de Deus Sol da Justiça e estudante de jornalismo, destaca que sua experiência 
com o cristianismo foi marcada pela busca por aceitação e amor, e que Jesus Cristo se tornou uma 
figura central em sua vida. Ela ressalta que, ao olhar para Cristo e para as histórias que compartilha, vê 
uma conexão profunda entre a mensagem de Jesus e a experiência de ser uma pessoa negra no Brasil, 
encontrando identificação e propósito em sua fé.​
​
[TRECHO DA ENTREVISTA - RAFAELA]12:45-14:39/1:54 
 

Pra mim, a palavra fala que no princípio era o verbo e o verbo era Deus e o 
verbo se fez carne e habitou entre nós. Pra mim, Eu resumiria pra uma pessoa 
que eu não pudesse aprofundar, eu diria que pra mim, Cristo é a manifestação 
do amor de Deus. Para mim, Cristo é a manifestação do amor. Seria o amor à 
carne. É a forma mais... É que não tem como explicar, mas é a forma mais real 
do amor. Porque pra mim, hoje, vejo que as pessoas falam muito, ah, o amor 
não é um sentimento, o amor é uma decisão. Ah, não, o amor é um 
sentimento, o amor é isso, o amor é aquilo. Pra mim, o amor é Cristo, Cristo é 
o amor. E é isso, a partir do momento que eu olho pra Cristo e vejo Cristo 
como amor, eu vejo o sentido de todas essas coisas que eu disse antes e o 
sentido do cristianismo, que vai na contramão de qualquer exclusão, na 
contramão de qualquer, qualquer doutrina simplesmente, meramente humana, 
que a gente queira colocar como sombra de Deus. Cristo, no caso, ele é muito 
mais, mais do que aquela, a própria Bíblia fala, né, tudo que vocês viram foi 
apenas um reflexo, apenas como uma sombra, mas Cristo, ele é a revelação de 
tudo, ele é o algo mais, ele é a escritura em sua Eu não vou conseguir falar a 
palavra, mas é aquilo para que tudo aquilo inicial, ainda com falhas, ainda 
com questões assim que, a partir de alguns homens, realmente apontava para 
o objetivo principal, o amor.​
. 

 
Jairo Carioca de Oliveira, psicanalista e bacharel em Teologia, explica que o processo de identificação 
entre os negros o cristianismo no Brasil começou após a abolição da escravidão, no final do século 
XIX. Naquele contexto histórico, as mulheres negras ficaram em seus locais de escravização para ser 
amas de leite e os homens negros foram despejados, colocados nas ruas sem qualquer suporte; ou 
direito adicional​
​
[TRECHO DA ENTREVISTA - JAIRO] 38:33- 39:27/ 0:54 
 

“O homem negro, cada vez mais exclusão, cada vez mais o morticídio. Para onde os 
homens vão? Para onde esses homens negros vão? Vão para a cachaça, filho. Vão 
para as drogas, vão para a cachaça, vão para esse lugar. E eu estou falando para 
vocês de 1888. Em 1910, em 1910, dois missionários suecos vêm para o Brasil, 
Daniel Berg e Gunnar Vingren, para a igreja batista que aqui estavam. E a partir 
daí nasce o primeiro movimento pentecostal no Brasil, conhecido como Assembleia 
de Deus e Nação, de Belém do Pará. Um ano depois, uma mulher chamada Fátima, 
acho que é Fátima ou Francisca, não me lembro agora, irmã da Celina de 
Albuquerque, em menos de um ano leva isso pro Ceará. Ou seja, o segundo estado a 

38   
 



 

 
 

 
receber a Assembleia de Deus é o Ceará, em menos de um ano. 

 
 
[OFF]​
 
Jairo Carioca também afirma que a psicanálise trabalha com o conceito de desidentificação - isto é, o 
processo de questionar e desconstruir as identidades preexistentes, permitindo que o indivíduo se 
reconheça e se redescubra de forma mais autêntica. Esse processo visa libertar o sujeito das amarras de 
uma identidade rígida e pré-concebida, possibilitando uma maior flexibilidade e adaptação às 
mudanças da vida , mas pressupõe uma identidade pré-existente.  
 
No caso de indivíduos marginalizados, como os negros no Brasil, que tiveram sua identidade imposta 
e não puderam desenvolver uma identidade própria, a psicanálise tradicional pode ser insuficiente ou 
inadequada. Nesses casos,  mostra-se necessária a criação de um ambiente para a formação e 
afirmação de uma identidade própria antes de aplicar a desidentificação, espaço ocupado 
historicamente pelas igrejas.  
 
De acordo com o psicanalista, a verdadeira transformação identitária começa com a admiração e a 
representatividade. Jairo Carioca ainda destaca que, em termos psicanalíticos, os processos de 
identificação podem começar a partir da noção de inveja. 
.​
[TRECHO DA ENTREVISTA - JAIRO] 1:12:45- 1:14:58/2:13 
 

"A identificação surge a partir da inveja. Você olha e fala: 'Era isso que eu queria 
ser.'A inveja sublimada se torna admiração, e só através da admiração sincera ela 
se transforma em identidade. A gente não segue Jesus porque Ele falava bonito, mas 
porque Ele fazia bonito: acolhia as margens, acolhia os esquecidos. Se quisermos 
que um jovem negro tenha outra perspectiva identitária que não a do homem 
branco, precisamos construir lideranças negras fortes. Assim como Martin Luther 
King, Malcolm X, Mano Brown, Ariel Valdo Ramos. A representatividade 
transforma a referência.​
​
 

[OFF] 

Muitos jovens veem o evangelho de forma romantizada, como se fosse apenas um ideal distante, um 
conto bonito sobre amor e bondade. Mas seguir Jesus não é só admirar palavras doces — é se 
comprometer com o gesto concreto, com a prática radical do amor. Jesus não conquistava pela 
oratória, mas pela ação: Ele abraçava os esquecidos, caminhava ao lado dos marginalizados, tocava 
quem ninguém queria tocar. Para que a juventude negra encontre no evangelho uma identidade viva, 
precisamos de referências que os inspirem a existir plenamente.  

A construção da identidade racial e religiosa de muitos jovens negros começa dentro de casa. Os pais 
— muitas vezes evangélicos — são os primeiros a dizer que Deus criou seus filhos à sua imagem e 
semelhança. Nesse processo, fé e raça se entrelaçam. Para alguns, a igreja reforça esse acolhimento. 
Para outros, ela também pode ser um espaço de conflito, especialmente quando silencia questões 
raciais. 

39   
 



 

 
 

 
Mas, sem dúvida, a influência dos pais é decisiva: é com eles que começa o aprendizado sobre quem 
se é — diante de Deus e do mundo. 

É assim que a história da fé se inscreve na vida — desde a infância, passando por descobertas, rupturas 
e reconciliações. Como conta Rafaela Teodoro, tudo começou em meio às tensões da vida familiar. 

 

[TRECHO DA ENTREVISTA - RAFAELA] 07:05-9:45/ 2:40 
 a minha história com o cristianismo começou bastante cedo. Começou quando eu 
tinha lá uns 4 ou 5 anos. A minha mãe, quando eu era criança bem pequena, ela não 
era evangélica, quando eu era mais nova. Então, era assim, minha mãe não era 
evangélica, meu pai não era evangélico, a família no geral não era. E eu tenho três 
irmãos, né? E o irmão mais velho começou a ir com a minha vizinha pra igreja. E a 
minha casa, assim, digamos que não era exatamente aquela paz, né? Era um pouco 
bagunçada algumas questões, principalmente da parte do meu pai. E quando o meu 
irmão ia pra igreja, ele sentia, assim, que a coisa mudava, assim, no ambiente. E ele 
começou a querer frequentar mais e mais, aí ele começou a chamar minha mãe. E a 
minha mãe, ela já tinha no passado vivido a experiência no cristianismo, porque meu 
avô, meu avô sim era cristão. Na verdade, meu avô já foi de tudo quanto é religião, 
né? E ele ensinou pra ela vários princípios do cristianismo que ela já carregava. 
Alguns e outros não. E nessa, meu irmão foi chamando um irmão e outro irmão, 
ainda tudo criancinha, até que minha mãe foi. Meu pai não, mas minha mãe sim. E 
nisso, a minha mãe, ela sempre deu liberdade pra gente, pra gente ir pra onde a gente 
quisesse, mas quando criança, ali, andar com ela, né? Enquanto criança, vai entender 
ali os princípios daquilo que estava inserido, daquilo que a gente tá fazendo, mas ela 
nunca barrou de conhecer outras religiões, de conhecer outros entendimentos, e ela, 
do contrário, né? Ela ensinava pra gente, olha, isso aqui vem daqui, esse aqui é 
assim, mas ela fundamentou muito bem essa nossa fé. E quando chegou ali na minha 
adolescência, minha mãe se afastou do cristianismo e foi nessa fase da minha vida 
que eu vi que realmente era ali que eu queria estar, que realmente era uma coisa 
minha, porque eu tinha dúvida se era minha ou se eu tava indo por causa da minha 
mãe, né? E quando chegou nessa fase foi que eu vi que realmente era meu, era meu 
mesmo, era onde eu queria estar, onde eu me sentia bem, e desde então, eu continuo, 
chegamos até aqui, né? Encontrei meu esposo, quando eu encontrei ele, quando a 
gente era amigo ainda, ele também não era evangélico, aí eu fui falando de Deus pra 
ele, fui falando do evangelho, do cristianismo, fui... Com o passar do tempo, ele 
também passou a ser cristão, depois de uns dois anos, foi nesse tempo que a gente 
começou a namorar e hoje a gente vive um casamento cristão. E acho que eu resolvi 
bem. 

[OFF] 

Com o tempo, Rafaela percebeu que a fé que aprendeu em casa era, de fato, sua. E hoje, ela vive esse 
mesmo cristianismo em família — ao lado do esposo, também convertido.Já para Ana Carolina Inácio, 
o caminho foi direto: nascida em berço evangélico, ela escolheu permanecer. 

 

 

40   
 



 

 
 

 
[TRECHO DA ENTREVISTA - CAROL] 1:37-2:50/1:13 
 

Então Cristo é simplesmente tudo. É a definição de paz, calmaria, de 
paternidade, de amizade e de companheirismo. Assim, na verdade, eu 
comecei a andar com Cristo e a estar na presença de Cristo através da minha 
família. Então eu venho de um berço cristão. onde desde sempre eu fui 
ensinada a amar a Cristo acima de todas as coisas amar a Deus acima de 
todas as coisas mas eu escolhi continuar eu tenho irmãos que escolheram não 
continuar mas também foram criados ali de certa forma também na casa de 
Deus e eu escolhi continuar porque eu acredito num Deus que sempre Ele 
sempre manteve a minha família em pé e tirou a minha família talvez de um 
lugar que hoje nós não estaríamos orgulhosos. Então eu escolhi viver com 
Cristo, porque viver com Ele é muito melhor do que viver para o mundo e 
com o mundo. Eu entendi que as coisas na minha vida só iriam andar se eu 
continuasse vivendo com Cristo. Foi isso que eu fiz. Foi essa a decisão que 
tomei.​
 

 

Duas trajetórias diferentes, mas que se encontram num ponto comum: a escolha de viver uma fé que 
começa no lar — e que se fortalece no caminho, na verdade e na vida. 

Não esqueça de seguir o Cristo 's, como eu no Spotify e nas redes sociais.​
 Compartilhe esse episódio com aquele amigo que sempre pergunta por que você “ainda é crente”.​
 Porque agora você já tem argumento — e testemunho. 

 É isso aí, e no próximo episódio, vamos falar sobre a relação entre o cristianismo e a população negra 
no Brasil. Como o pentecostalismo se tornou a religião mais negra do país? E quais são os desafios 
dessa identidade dentro da fé evangélica? Não perca!​
​
 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

41   
 



 

 
 

 

Episódio 2 - Cristianismo e o Negro: A Relação Histórica 

[ABERTURA] 

A mediatização da religião, ela interfere sim, ela promove transformações na 
vivência de fé. Em primeiro lugar, colocando a imagem, que é um valor muito forte 
da midiatização, como uma lógica importante para a construção da relação religiosa 
com o divino, com o sagrado. Então, essa ideia da exposição da imagem e de uma 
plástica, de uma estética, isso nos espaços celebrativos, o culto, a missa, os espaços 
vivenciados em terreiros, isso vai ter uma experiência marcadamente imagética, por 
conta dos registros, da exposição, e também a ideia de concorrência dos espaços, 
aquilo que é mais visível, o que é menos visível, que são valores trabalhados no 
processo de midiatização 

Fala, povo! Voltamos com mais um episódio do nosso podcast jornalístico Cristo 's, como eu. Aqui é 
Felipe Arguelho — jornalista em formação, homem negro retinto, de 21 anos e idealizador deste 
projeto 

[OFF] 

Quando pensamos na presença negra no cristianismo, muitos ainda associam a fé evangélica ao 
conservadorismo branco. Mas a realidade nas periferias brasileiras é outra: hoje, cerca de 58% dos 
evangélicos no Brasil se declaram pretos ou pardos, segundo o Censo 2022 do IBGE. Esse perfil se 
deve, em grande parte, ao crescimento expressivo das igrejas pentecostais e neopentecostais nas 
últimas décadas, especialmente nas periferias urbanas, onde essas comunidades têm desempenhado 
papel central não apenas religioso, mas também social e de acolhimento. 

Essas igrejas chegaram onde o Estado nunca chegou: oferecendo apoio espiritual, emocional, e 
até material. Pastores e obreiros foram mais rápidos e mais presentes que qualquer política 
pública — e, com isso, tornaram o evangelho algo tangível, possível e próximo.  

Mas afinal, por que essa adesão foi tão forte?​
 E o que faz com que milhões de negros e negras se identifiquem com o pentecostalismo até hoje?É 
sobre isso que vamos conversar neste episódio.Para começar, vamos ouvir quem vive isso na pele, no 
coração e na fé. 

A Rafaela Teodoro, mulher negra de 25 anos e de cabelos crespos escuros definidos,ministra de louvor 
na Igreja Assembleia de Deus Sol da Justiça e estudante de jornalismo, explica o que Cristo representa 
para ela. E a partir disso, entende por que sua fé se alinha tanto com a vivência pentecostal. 

[TRECHO DA ENTREVISTA - RAFAELA]:21:25-23:29/2:04 

​
" Total. Tudo, tudo, tudo, tudo pra mim tem alguma relação com a minha fé. 
Porque quando... Porque quando eu me posiciono como uma pessoa cristã 
que segue a Bíblia, eu acabo me posicionando também com aquela parte 
do... Renuncio a mim mesmo e agora já não vivo, mas Cristo vive em mim. 
E quando eu parto pra esse princípio de Cristo vive em mim, pra mim, tudo 

42   
 



 

 
 

 
da minha vida antes é a vontade de Deus. Antes vai prevalecer o que Cristo 
faria, né? Tem até essa pergunta. O que Cristo faria nesse momento? E todas 
as minhas decisões são moldadas desse modo. Inclusive, a Bíblia fala sempre 
sobre a gente pedir as coisas pra Deus, que a gente deve pedir sim, que ele 
tem pra dar. Mas ela também fala Tiago, se não me engano, que a gente pede 
e às vezes a gente não recebe, porque a gente pede mal. Aí a gente olha que 
esse pedir mal é relacionado à vontade de Deus. Não que Deus nos tenha 
feito como robôs, mas Ele nos deu o princípio, até para o nosso bem. E às 
vezes a gente quer pedir coisas que não vão nos fazer bem. Então, eu sempre 
dou essa prioridade para Cristo. Falou, Deus, fora da tua vontade. Se tá de 
acordo com a Bíblia, porque às vezes a gente fala, como vai ser a vontade de 
Deus? Será que ele vai chegar aqui e vai falar, é isso aí. A Bíblia, né, ela 
expressa a vontade de Deus para nossas vidas. Então, eu sempre procuro 
andar com isso alinhado. E isso é pra tudo, até pra alimentação. Eu tenho 
essa discussão, né, que no meio pentecostal a alimentação é bagunçar e tudo 
mais. Não é bem assim. É porque a Bíblia, ela instruiu quanto a tudo. Tudo, 
tudo, tudo. Deixa eu fechar aqui. Os passarinhos estão fazendo escândalo. A 
Bíblia, ela tem instrução quanto a tudo. Quanto à forma de vestir, quanto à 
forma de se alimentar, quanto à forma de falar. Então, eu sigo todos. É óbvio, 
né? A gente tropeça muito, mas eu busco seguir todos esses princípios. 
Então, ela me guia em cada ato da minha vida. Desde os gerais, quanto as 
coisas mais específicas.."​
 

[OFF]​
​
Esse amor é encarnado, vivido, sentido — que guia sua identificação com a fé pentecostal. Mas não é 
só doutrina. É também expressão, vivência intensa e autenticidade​
​
[TRECHO DA ENTREVISTA - RAFAELA] 20:13-21:19/1:06 

Pra mim, por dois motivos. Primeiro, porque eu acredito, igual falei, eu acredito 
muito na Bíblia. Pra mim não tem que se focar em religião. Pra mim é a Bíblia. E 
quando eu pesquisei, tipo, tudo que eu já olhei de religião, até então, o 
protestantismo foi o que mais chegou ali perto do que eu acredito, do que eu sinto. E 
quando se trata da linha pentecostal em si, pra mim, é a questão de tudo que eu sinto 
também. O que eu sinto, o que eu vivo, a intensidade que eu sinto, a forma de me 
expressar, eu me identifico mais com essa linha. Não que as outras estejam certas ou 
erradas. Acredito, inclusive, que há coisas que, na minha opinião, existem 
interpretações equivocadas, se trata do meio pentecostal. Porém, é o mais próximo 
do que eu entendo ali, por verdades, de acordo com o que eu sinto. E aí eu falo, não 
é nem questão espiritual, não é nem questão histórica, é questão de sentimento 
mesmo. O que eu sinto tem mais a ver com isso. E é isso. 

[OFF]​
Essa experiência de fé intensa que Rafaela compartilha tem raízes históricas profundas. O 
pentecostalismo chegou ao Brasil em 1910, trazido por missionários suecos. Mas logo encontrou nas 
camadas mais pobres — e sobretudo na população negra — terreno fértil. 

43   
 



 

 
 

 
Enquanto o catolicismo oficial ainda mantinha estruturas elitistas e eurocêntricas, as igrejas 
pentecostais abraçaram a oralidade, o corpo, o improviso e o carisma. Elementos que dialogam 
profundamente com a tradição afrodescendente. 

Não à toa, muitos autores como Regina Novaes, Marcos Davi de Oliveira, Paul Gilroy, entre outros, 
dizem que o culto pentecostal é o espaço onde o corpo negro pode dançar, chorar, gritar — e ser 
ouvido como sujeito espiritual 

E o mais interessante é como a Rafaela percebe que, apesar das limitações históricas e das marcas do 
racismo dentro do próprio cristianismo, sua vivência pentecostal é também uma forma de protesto. 

[TRECHO DA ENTREVISTA - RAFAELA] 29:25-32:42/3:05 

Não estamos limitados a isso. É quase que um protesto. Já ouvi histórias, né, que 
quando chegou aqui, veio pentecostal, principalmente da Assembleia de Deus, da 
história do Daniel Berg, do Nerving, chegava e fazia os cultos, e os negros tinham 
que ficar lá no fundo e tal, e pra mim, até se a história é real, os negros lá no fundo 
já estavam em um protesto, até porque a história do cristianismo não começa com 
Daniel Berg, começa com Cristo, e hora nenhuma Cristo manda que os negros 
ficassem de fora, ficassem no fundo, então pra mim quando a gente se limita a ficar 
em uma determinada religião, porque essa é uma religião afro, a gente tá Tudo bem 
você querer ficar ali na sua origem, você querer ficar ali onde você começou, e ok, 
beleza. Mas acho que a gente precisa entender mais do que isso. Independente de 
onde eu comecei, eu comecei como cristã. Mas eu posso conhecer ali, eu posso 
conhecer aqui, eu posso conhecer diferentes culturas, mas a que eu vou permanecer, 
ela não depende da minha cor. E pra mim, o negro pentecostal, O negro periférico, 
que é cristão protestante, ele se expressa indo na contramão do mundo, indo na 
contramão, inclusive, do racismo. Porque, como eu falei, o racismo, ele deixou 
marcas em todas as áreas, em várias, várias áreas, inclusive no cristianismo. E a 
gente entende que, sim, esse lugar também é nosso. Porque cristianismonão tem cor. 
Cristianismo, ele não tem cor. Então, essa é a forma que a gente se expressa, batendo 
de frente com o que um dia o homem determinou, e vivendo aquilo que realmente 
Cristo ensinou. Porque Cristo era totalmente contrário à excepção de pessoa, Cristo 
era totalmente contrário a... Cara, Cristo andava com mulheres numa época onde a 
mulher era tratada como um bicho. Então a gente vê que Cristo estava totalmente na 
contramão desse negócio de você aqui e eu ali. Não era assim. Quando fala sobre ser 
a diferença no mundo, do mundo, ele não fala de cor, de raça ou algo do tipo. Então, 
ele tá falando ali de princípios, que é o que a gente busca seguir. Então, quando eu 
olho pra isso, a nossa forma de expressão é não aceitar ficar em um determinado 
local, porque você me disse que eu tenho que ser esse local. Não é assim. Não é 
assim. Não é porque eu sou negra que eu sou obrigada a usar ou deixar de usar 
trança, não é porque eu sou negra que eu sou obrigada a usar ou deixar de usar 
determinado estilo de roupa. E, se eu quiser, bem, se eu não quiser, amém também, 
porque não é algo que tá... não é algo que eu tô indo... não é tipo eu ir lutando, 
militando contra a cota, não, não tô fazendo isso, não tô militando contra algo que é 
do negro por direito, inclusive a gente não tá militando contra a religião, seja lá qual 
for, a gente não tá militando contra religião alguma, a gente tá vivendo o 
cristianismo, e é isso.​
 

44   
 



 

 
 

 
[OFF]​
​
A fala da Rafaela aponta para um paradoxo vivido por milhões de negros evangélicos: Ao mesmo 
tempo em que buscam se conectar com o divino, precisam enfrentar o racismo presente dentro das 
próprias igrejas. 

Nos Estados Unidos, durante grande parte do século XX, os negros foram submetidos a um rígido 
sistema de segregação racial que os impedia de compartilhar os mesmos espaços que os brancos até 
mesmo nas igrejas. Essa realidade violenta e excludente deu origem ao movimento dos direitos civis 
na década de 1950, liderado por figuras como Martin Luther King Jr., pastor batista e ativista que 
defendia a luta não violenta como caminho para a justiça. King denunciava não só a segregação 
explícita das leis, mas também a hipocrisia de igrejas cristãs que pregavam o amor ao próximo, mas 
mantinham barreiras raciais em seus cultos e comunidades.  

Ao afirmar que “a injustiça em qualquer lugar é uma ameaça à justiça em todo lugar”, King convocava 
os cristãos a reconhecerem que a verdadeira fé cristã exige inclusão, igualdade e compromisso com a 
dignidade humana, mostrando que a igreja também precisava se tornar um espaço de resistência e 
transformação social. 

Mas de acordo com o pastor e teólogo Marco Davi de Oliveira, que, em seu livro A Religião Mais 
Negra do Brasil (2015), muitas lideranças pentecostais ainda evitam discutir racismo sob o argumento 
de que “em Cristo somos todos iguais”. Porém, na prática, quem ocupa os púlpitos, quem aparece na 
mídia, quem define as doutrinas... continua sendo majoritariamente branco. 

Mesmo assim, negros como a estudante de jornalismo, Rafaela  seguem reafirmando sua fé — e 
ocupando esses espaços, por vezes, na contramão da estrutura 

[ OFF] 

Ana Carolina inacio de 22 anos, vendedora de Automóveis e ministra de louvor na Assembleia de 
Deus Missões em Campo Grande, mulher negra de cabelos cacheados com algumas luzes e olhos 
verdes, reforça isso com um argumento que muita gente compartilha: a identificação com os dons 
espirituais, como está escrito em Romanos 12, e na primeira carta de Coríntios 12, e a herança familiar 
da fé pentecostal. 

​
[TRECHO DA ENTREVISTA - CAROL] 01:38 

 Eu escolhi o pentecostalismo como minha vivência cristã porque eu acredito nos 
dons espirituais que vai relatar lá em Romanos 12 e primeira Coríntios 12 também 
se não me engano. E também a doutrina doutrina familiar que é de onde eu vim. 
Minha família também sempre acreditou nessa mesma vivência, então acredito que 
isso foi uma grande influência também​
 

[OFF] 

45   
 



 

 
 

 
A vivência de Ana Carolina mostra outro traço comum entre evangélicos negros: a transmissão 
geracional da fé pentecostal. Muitas famílias negras encontraram nas Assembleias de Deus ou na 
Congregação Cristã um refúgio contra a violência, o alcoolismo e a desestrutura social. 

A partir da década de 1960, com o avanço das migrações internas e o acelerado processo de 
urbanização (em 1970, o Brasil já era majoritariamente urbano, com 56% da população vivendo em 
cidades, segundo o IBGE), as igrejas evangélicas começaram a se multiplicar nos bairros periféricos 
— locais onde o Estado era ausente, mas a fé se fazia presente. Entre 1980 e 2000, a população 
evangélica no país dobrou, passando de cerca de 6,6% para 15,4% do total, concentrando seu 
crescimento justamente em áreas urbanas de maior vulnerabilidade social.  

Pesquisas como o Mapa das Religiões (FGV, 2011) e estudos do Instituto de Estudos da Religião 
mostram que as igrejas se tornaram importantes redes de apoio comunitário, oferecendo não só a 
experiência espiritual, mas também suporte social e afetivo aos migrantes recém-chegados às 
periferias. 

Já Pedro Simões, de 21 anos, estudante de Direito e ministro de louvor da igreja Ouse, homem negro, 
com os olhos cor de mel e alguns cachos no topo da cabeça, traz um olhar mais crítico sobre as 
classificações religiosas. Ele conta como, ao mudar o nome de sua igreja, se deparou com o desejo de 
ir além da categoria “evangélico” e abraçar o termo “comunidade cristã” 

​
[TRECHO DA ENTREVISTA - PEDRO] 41-29- 43:13/ 1:44 

Sim, eu acho bem legal isso porque foi esse mesmo questionamento que eu fiz nessa 
mudança. Principalmente quando a gente mudou de nome, que a gente desvinculou 
da da Mato Grosso do Sul, que a gente virou a igreja Ouse. Lá você não vai ver a 
igreja evangélica Ouse. Hoje nós somos uma comunidade cristã, uma igreja. 
Acabou. Ali a gente não fala que a gente é evangélico. A gente não fala que a gente 
é, vamos supor, como os católicos usam, nós somos católicos. Assim como tem 
igrejas evangélicas que pautam, eu sou evangélico. Assim como tem igrejas 
evangélicas que falam, eu sou da igreja evangélica pentecostal. Porque o 
pentecostal, ele já muda tudo. Ou eu sou de uma igreja neopentecostal. Eu vivi isso. 
Então, tipo assim, eu acho que é a forma estrutural de cada igreja se identificar, 
entendeu? A forma como cada pessoa vai se identificar. Eu acho interessante partir 
do seguinte pensamento, se você for falar da igreja universal, Ela vai englobar a PT 
Costal, a Neo-PT Costal, as que se identificam só como cristã, a Congregação Cristã 
do Brasil e a Igreja Católica também. Se engloba nisso. A Igreja Universal de Cristo. 
O que é a Igreja Universal de Cristo? Todas elas acreditam em Cristo. Só que nem 
todas entendem Cristo como eu entendo Cristo ou como você entende Cristo. E aí, 
qual quem tá certo? Qual parte do princípio? Eu acho que o princípio não parte de 
quem tá certo, mas de quem tá errado. Parte do seguinte, eu me identifico com qual 
Cristo? Não tem como falar, ai, aquele Cristo é o certo. Mas será que a gente 
consegue comparar.​
 

[OFF ]​
O evangelismo no Brasil se manifesta em diferentes linhas que refletem a diversidade social e cultural 
do país. As igrejas históricas, como as presbiterianas, batistas e metodistas, chegaram no século XIX e 

46   
 



 

 
 

 
focaram na educação, na racionalidade da fé e em uma ética protestante clássica. Já as igrejas 
pentecostais, que se expandiram no século XX (como Assembleia de Deus e Congregação Cristã), 
priorizam experiências espirituais intensas, manifestações de dons e forte apelo emocional, atraindo 
sobretudo as populações periféricas. Nos anos 1970 em diante, surgem as neopentecostais, como 
Igreja Universal do Reino de Deus, que enfatizam a teologia da prosperidade, a guerra espiritual e a 
relação direta entre fé e conquista material. Essas correntes convivem e disputam espaços no cenário 
religioso, revelando um evangelismo multifacetado que vai do conservadorismo ético ao pragmatismo 
mercadológico, ao mesmo tempo em que constrói redes de pertencimento e poder simbólico em 
diferentes segmentos sociais.​
 

Nesse contexto, um ponto que chama a atenção é quando Pedro relata o conflito entre a estética 
musical das igrejas e a espiritualidade real das pessoas: 

[TRECHO DA ENTREVISTA - PEDRO] 1:05:38- 1:06:46/1:18 

Cara, começamos tudo, eu comecei a levar muito louvor mais atual. Aí foi bem na 
época que estourou aquela música lá do... Lindo, lindo, lindo é... E aquela lá também 
do... Ó, quão lindo esse nome é... Cara, são músicas lindas. Ah, mas uma fala você e 
a outra é muito jovem. Aí o líder da banda olhou pra mim e falou assim... Não, 
Pedro, porque suas músicas são bonitas, mas não dá pra você cantar aqui. Por que? 
Porque não me ensinou. Porque a gente é igreja e apontou pra placa. A gente é igreja 
evangélica, a gente é neopentecostal. A gente tem que cantar corinho de fogo. Tem 
que cantar música que a gente gosta. Por que o crente gosta? Eu sou crente, eu gosto 
de Deus. Da palavra dEle, eu gosto do amor dEle, eu gosto de escutar música sobre 
Ele. Cara, a igreja não é só feita de corinho de fogo. Tem pessoas que gostam, mas 
tem pessoas que não gostam. Eu olhei pra cara dele e poderia ter falado tudo isso. Eu 
fiz assim. Tá bom. Vamos cantar o corinho de fogo. Canta aí, corinho de fogo 

[OFF ]​
A fala de Pedro revela uma tensão contemporânea: as mudanças estéticas e culturais dentro das igrejas 
negras.De um lado, há quem queira preservar a “tradição” — os hinos antigos, o culto com estrutura 
mais rígida, a “doutrina”. 

 De outro, uma juventude negra que deseja expressar sua fé com elementos da sua realidade: o rap, o 
funk, o samba e o tambor. É nessa disputa entre o tradicional e o contemporaneo, entre o “corinho de 
fogo” e o trap gospel, que se desenha o futuro do cristianismo negro. 

Para entender esses dilemas contemporâneos da religião, ouvimos Magali do Nascimento Cunha, 
doutora em Ciências da Comunicação pela Universidade de São Paulo e pesquisadora do Instituto de 
Estudos da Religião, que analisa como o fundamentalismo e a mediatização da fé moldam os valores 
cristãos — principalmente entre os jovens.​
​
[TRECHO DA ENTREVISTA - MAGALI] 4:20-5:35/ 1:15 

Os fundamentalismos religiosos constroem uma figura do Cristo muito restrita a 
questões de natureza conservadora, do ponto de vista dos costumes, um Cristo muito 
controlador, uma ideia de Deus, muito do controle do corpo, do controle das 
relações. Isso afeta muito os jovens e os valores cristãos que esses jovens vão 

47   
 



 

 
 

 
estabelecer. Essa ideia de inimigos, a ideia de combate a inimigos, que é muito 
própria dos fundamentalismos. Então, essas pessoas são formadas a identificarem 
opositores e não tanto a ideia de amar o outro, o próximo, compreender o diferente. 
O diferente é sempre visto, pelo viés fundamentalista, como uma ameaça. Então, há 
uma formação por um viés fundamentalista de uma parcela da juventude, 

​
​
[OFF]​
 Magali também destaca como a fé, hoje, é fortemente impactada pela lógica da imagem, da exposição 
e do consumo 

[TRECHO DA ENTREVISTA - MAGALI] 6:30- 8:55/2:25​
  

A mediatização da religião, ela interfere sim, ela promove transformações na 
vivência de fé. Em primeiro lugar, colocando a imagem, que é um valor muito forte 
da midiatização, como uma lógica importante para a construção da relação religiosa 
com o divino, com o sagrado. Então, essa ideia da exposição da imagem e de uma 
plástica, de uma estética, isso nos espaços celebrativos, o culto, a missa, os espaços 
vivenciados em terreiros, isso vai ter uma experiência marcadamente imagética, por 
conta dos registros, da exposição, e também a ideia de concorrência dos espaços, 
aquilo que é mais visível, o que é menos visível, que são valores trabalhados no 
processo de midiatização. São muitas intercorrências aí, a questão mercadológica, o 
corpo, que é uma mídia, que precisa ser colocada como algo de uma concorrência, 
que vai ser identificado, vivenciado, assimilado em processos. Então, de fato, a 
gente tem a vivência da fé muito relacionada a uma exposição, uma visibilidade, não 
tanto uma imersão num grupo, uma imersão comunitária. E aí entra o caráter do 
individualismo também, muito forte, que o processo de mediatização estimula. 
Então, a experiência individual falando muito mais forte do que uma experiência 
mais comunitária. E isso é um outro elemento que marca os processos de 
mediatização e que interferem na forma como jovens e também jovens negros 
podem vivenciar a fé 

 

[OFF] 

A professora Magali Cunha analisa como o fundamentalismo religioso aliado à lógica das redes 
sociais tem mudado uma fé cada vez mais performativa. A exposição da fé na internet muitas vezes se 
dá em moldes espetaculares: Testemunhos extremos, milagres ao vivo, discipuladores com storytelling 
cinematográfico. 

Para os jovens negros, isso pode ser tanto uma porta quanto uma armadilha. Afinal, ser cristão e negro 
em rede exige administrar duas pressões: a da visibilidade e a da ortodoxia. 

Quem fecha esse mosaico é o teólogo e psicanalista Jairo Carioca, que promove um mergulho 
histórico. Ele nos lembra que não existe um único cristianismo, mas sim cristianismos, com expressões 
múltiplas e diversas. 

48   
 



 

 
 

 
[TRECHO DA ENTREVISTA - JAIRO] 3:38- 10:32/7:06 

​
A primeira camada é a ideia do senso comum de se falar cristianismo, como se fosse 
uma coisa homogênea. Não existe cristianismo, existem cristianismos, que são 
vários movimentos. Os mais comuns, você tem o catolicismo de um lado, você tem 
o protestantismo do outro. Ambos são cristianismo. mas o catolicismo com as suas 
nuances e o protestantismo com as suas outras nuances. E quando a gente vai para 
uma amplidão maior, a gente precisa ir para o campo histórico para entender o que é 
isso que a gente chama de cristianismo. Então, o que comumente chama-se de 
cristianismo é um movimento que pouco a pouco foi se homogeneizando e foi se 
tornando hegemonia, foi se tornando hegemônico. Esse é um ponto. Então assim, 
cristianismo sempre é plural. Cristianismos. Outra questão também é entender os 
evangélicos, porque se torna também os evangélicos como um bloco único. Mas a 
gente tem, dentro disso que se chama evangélicos, a gente tem pastor Evaldo 
Ramos, que é um pastor batista negro, líder do movimento do cristianismo 
quilombola, do cristianismo negro, amigo do Lula. O primeiro a visitar o Lula 
quando o Lula foi preso foi o pastor Evaldo Ramos, foi quem fez o famoso sermão 
no ato da prisão do Lula para acalmar os militantes, foi o pastor Evaldo Ramos. A 
gente tem o pastor Henrique Vieira, que é um pastor evangélico, extremamente 
progressista. A gente tem o pastor Hermes C. Fernandes, que é um amigo querido, 
extremamente progressista, que compra a briga do público LGBTQIA +. O pastor 
Hermes C. Fernandes está nas redes sociais com 2 mil processos em cima dele, 
porque ele compra a briga com gente poderosa, como o pessoal da família dos 
Valadões. A família dos Malafaias. A gente tem o pastor Ricardo Gondim, em São 
Paulo, que faz um trabalho excelente com a igreja de Bethesda e que tem um 
trabalho também de inclusão. Então, assim, quando a gente fala em evangélico, a 
gente não pode colocar E. Valdo Ramos e Silas Malafaia no mesmo lugar. Não dá. 
Entendeu? Então, o que é evangélico? O que é isso que chama-se? Então, assim, 
esses lugares não são monoblocos. Na verdade, há uma disputa de narrativas, há 
uma disputa de poder. Tem disputas nesses lugares. Então, cristianismo é plural. 
Primeiro ponto. Evangélico é plural. E dissidentes, inclusive. Porque eu venho de 
um movimento que é o movimento oriundo da teologia da libertação. Então, olhar 
sobre a questão teológica. Eu venho das lutas pela terra, das lutas pelo pão. Eu 
venho do mesmo lugar que Paulo Freire, que era um teólogo da libertação. A 
maioria só conhece Paulo Freire como educador, mas Paulo Freire era um teólogo da 
libertação. Paulo Freire, quando sair do Brasil, vai ser acolhido pelo movimento 
mundial de igrejas, pelo Conselho Mundial de Igrejas na Suíça, o Conselho Mundial 
de Igrejas, que acolhe o Paulo Freire para que a ditadura não matasse ele. Entendeu? 
Eu venho de um lugar em que Leonardo Boff é da Teologia da Libertação, Hélio 
Pellegrini é da Teologia da Libertação, Frei Betto é da Teologia da Libertação, 
Rubem Alves é da Teologia da Educação, educador. No período da anistia, Rubem 
Alves vai se instituir como professor de filosofia da Unicamp e vai se tornar um dos 
maiores pensadores da educação do Brasil. O Rubem Alves. E quem era o Rubem 
Alves? Um pastor predeterminado que, ao assumir uma posição política, é excluído 
da Igreja Presbiteriana. Então, tem um grupo de pessoas dentro desse movimento 
que não faz parte dos blocos hegemônicos. Então, pensar nessas questões é sempre 
pensar em campos plurais, polifônicos. Hoje a gente tem um movimento de 
mulheres teólogas muito grande, Inclusive, começando com Lina Boff. Lina Boff, 
irmã do Leonardo Boff, tem um movimento plural de mulheres dentro do campo da 
teologia, inclusive com teólogas que fazem uma nova leitura e interpretação da 

49   
 



 

 
 

 
Bíblia a partir desse ponto de vista. Então, esse é o primeiro ponto que eu queria 
falar para vocês. Quando for escrever sobre cristianismo, é cristianismos. Quando 
for falar sobre evangélicos, é plural. O que é isso que a gente chama? Dá para 
colocar um conservador e um progressista no mesmo bloco? Não dá. Entendeu? 
Então, em geral, para fazer a distinção, eu não chamo Silas e essa turma de 
evangélicos. Eu chamo de fundamentalistas, conservadores. Aí você já faz a 
distinção. Outra coisa também, Felipe, é pensar que o conservadorismo e o 
fundamentalismo só estão presentes na igreja evangélica. aí a gente ignora, por 
exemplo, o movimento do Canção Nova, que é dentro da Igreja Católica e que 
arrebata aí uma multidão de pessoas dentro do movimento do Bolsonaro, do 
movimento fascista, padres que inclusive perseguiram o padre Júlio Lancelotti, Júlio 
teve agora envolvido uma série de A própria Canção Nova precisou vir a público e 
dizer que não tinha nenhum trabalho contra. Tem um movimento católico que é 
extremamente conservador. Normalmente está ligado ao movimento carismático, 
que é muito similar ao movimento pentecostal. aquele movimento de cura e tal. 
Então tem um movimento católico também extremamente conservador e 
fundamentalista. É por isso que eu não digo os evangélicos. Eu digo, olha, os 
religiosos, fundamentalistas e conservadores, das quais algumas igrejas, algumas 
correntes neopentecostais e católicas. Ambos estão ali juntos. Quando, em 2010, 
Dilma propôs o projeto Escola Sem Homofobia, um bloco de deputados religiosos se 
fechou para brecar essa lei. Entre eles havia católicos e evangélicos.​
 

[ OFF]​
 E é justamente nesse plural que nasce a força das Assembleias de Deus entre os negros. Jairo nos leva 
de volta ao início do século XX para mostrar como as igrejas pentecostais deram dignidade, nome, 
respeito e papel social aos homens negros, num Brasil que tentava exterminá-los pelo racismo 
científico e pelas políticas eugênicas. 

[TRECHO DA ENTREVISTA - JAIRO] 38:39- 43:39/ 5:00 

​
"As Assembleias de Deus se tornaram a religião mais negra do Brasil porque deram 
aos homens negros um lugar na sociedade. Muitos aprenderam a ler na Bíblia, 
receberam um título, um espaço dentro da igreja, uma comunidade onde eram 
respeitados. Isso fez toda a diferença."​
 E a partir daí, a Assembleia se alastra no Nordeste inteiro. Em 1910, em 1911, a 
Assembleia já estava presente, um ano depois, em mais da metade dos estados do 
Brasil. Olha o que eu falei com vocês. O que aconteceu em 1911? Lá em Londres, 
um projeto de extermínio do homem. Mas o que acontece também? Nascem as 
Assembleias de Deus no Brasil. Certo? Anota esse dado aí. Nascem as Assembleias 
de Deus no Brasil. O que eu falei com vocês? O projeto de Eugenia? Em 30 anos, os 
homens negros estariam exterminados. o Brasil seria um país branco, era o que dizia 
o projeto. O que acontece? Trinta anos depois, as Assembleias de Deus eram a 
religião mais negra do Brasil. A religião mais negra no Brasil era a Assembleia de 
Deus. Por quê? Porque a Assembleia de Deus dava aos homens negros um lugar na 
sociedade. o Abdi nasceu dizendo, um homem negro numa sociedade branca não é 
um homem, é um homem negro. Só que ele entrando na Assembleia de Deus, 
deixava de ser homem negro, ele se tornava um homem. Porque, ao entrar na 
Assembleia, a Raquel de Queiroz, que foi, inclusive, presidente da Academia de 

50   
 



 

 
 

 
Letras nessa época, ela escreve um texto a partir de um lugar que ela vê, lá no Ceará, 
e diz assim, dá gosto de ver homens que outrora estavam nas calçadas, bêbados, 
perigosos, agora são homens andando de terno, com família, e que se encontram 
com outros homens, apertam as mãos e dizem, a paz do senhor. Ou seja, a igreja deu 
a esses homens negros um lugar, uma família, um nome na sociedade. Como esses 
homens não vão amar essa igreja? O meu pai é disso. Meu pai é pastor da 
Assembleia de Deus. E eu estava discutindo agora com uma amiga. Eu falei, amiga, 
se tirar a Assembleia de Deus do meu pai e o pastorado dele, a única coisa que vai 
sobrar é um homem negro. Não sobra mais nada. É o único lugar que meu pai nunca 
falhou. Meu pai é pastor da Assembleia de Deus desde 1935. Vocês têm noção? 
Desde 1935. A adolescência dele foi dentro da Assembleia de Deus. Adolescência, 
juventude, infância, se torna pastor muito cedo, viaja o Brasil inteiro pela 
Assembleia, prega. Eu sou filho de um pastor que tem um grande nome na 
Assembleia de Deus. Conheci o Brasil quase todo por causa do meu pai, pastor 
Elizeu Gomes, fundador ao lado do pastor Paulo Leivas Macalão, ao lado do pastor 
Cícero Canuto de Lima, grandes nomes na Assembleia de Deus e meu pai é um 
desses pastores. E hoje eu olho e falo, cara, se tirar do meu país, aí a única coisa que 
sobra é um homem negro. Então hoje eu entendo porque a Assembleia de Deus vai 
se tornar em pouco tempo a religião mais negra do Brasil. Inclusive vai surgir uma 
tese na década de 90, não sei se você já teve acesso, de doutorado, do primeiro 
doutorado sobre a Assembleia de Deus, é a tese de um teólogo metodista, na 
UMESP, onde depois vai originar o livro, Assembleia de Deus, a religião mais negra 
do Brasil. Vai ser uma tese, hoje é um livro, você acha aí na internet esse livro. A 
religião mais negra no Brasil. Por que essa mulher de Deus é a religião mais negra 
do Brasil? Tirava o álcool, tirava esse homem do álcool, tirava esse homem da rua, 
tirava esse homem da droga, dava uma esposa para ele, dava uma família pra ele, 
dava um lugar pra ele, ele era chamado de irmão, ele era abraçado, ele tinha um 
lugar, recebia um título e recebia um espaço dentro da sociedade. Um homem negro, 
numa sociedade branca, não é um homem. É um homem negro. Mas se ele tiver uma 
religião, ele deixa de ser um homem negro. A questão racial, Felipe, nunca foi uma 
questão para o meu pai. Nunca foi. Meu pai não é um homem negro. Meu pai é 
pastor das Assembleias de Deus. Entende? Sim.​
 

[OFF]​
​
A lembrança do Jairo sobre o início da Assembleia de Deus é essencial. Nos anos 1920 e 1930, em 
Belém do Pará e no Rio de Janeiro, homens negros eram recebidos como irmãos, evangelistas, 
obreiros — algo impensável nas igrejas históricas da época. 

Para muitos, foi a primeira vez que foram chamados de “senhor”, de “pastor”, de “irmão” — e não de 
“moço”, “crioulo” ou “empregado”. Esse reconhecimento espiritual funcionou como uma 
contra-história da exclusão racial. 

Por isso, como diz o próprio Marco Davi de Oliveira pastor batista, teólogo, escritor e ativista, “o 
pentecostalismo não é apenas uma religião entre os negros: é também uma reexistência negra dentro 
do cristianismo.” 

[OFF]​
Segundo o pastor Marco Davi, no livro A Religião Mais Negra do Brasil, a maioria dos negros 

51   
 



 

 
 

 
evangélicos pertencem a igrejas pentecostais. A promessa de uma vida transformada, aliada ao 
discurso de redenção, fez com que muitos encontrassem nessas igrejas um refúgio contra as violências 
da sociedade racista. 

Mas até que ponto essa inclusão foi realmente uma escolha? A estrutura dessas igrejas de fato combate 
o racismo ou apenas ignora suas dinâmicas?​
​
​
Então, se hoje a gente entende que o pentecostalismo é a religião mais negra do Brasil, não é só uma 
questão de números. É uma escolha de resistência, de afeto, de reencontro com a dignidade. É também 
uma forma de dizer: esse lugar também é nosso. O altar também é nosso. O Espírito também é nosso. 

Não esqueça de seguir o Cristo, como eu no Spotify e nas redes sociais.​
 Compartilhe esse episódio com aquele amigo que sempre pergunta por que você “ainda é crente”.​
 Porque agora você já tem argumento — e testemunho. 

No próximo episódio, vamos refletir sobre o que leva alguém a escolher Cristo. Como a fé molda a 
identidade e como essa escolha é influenciada por fatores sociais e emocionais? Acompanhe nossa 
última conversa dessa série!​
​
Até a próxima!​
 A paz de Senhor!​
 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

52   
 



 

 
 

 

 

Episódio 3 - Por que escolher Cristo? 

[ABERTURA] 

Olha, o que me fez escolher Cristo foi... É engraçado que isso até entrar nessa 
questão que muitos têm falado, né? Ah, é porque o cristianismo não é pra negro, 
não é pra isso, não é pra aquilo. Pra mim, o que me fez escolher Cristo um dos 
principais motivos foi sentir-me aceita, sentir esse acolhimento de verdade. Porque 
toda a minha vida eu já tive muitas fases complicadas na minha vida, né? Alguns 
períodos depressivos, alguns períodos de ansiedade. Em todos esses períodos, o 
único que eu sentia mesmo que realmente me entendia em todo esse tempo era Deus, 
era Cristo, e o amor de Cristo, quando eu olhava para o amor de Cristo, 
principalmente nas piores épocas da minha vida, eu olhava assim e falava, meu 
Deus, é aqui que eu tenho uma felicidade, onde eu não consigo nesse mundo 

Fala, povo! Chegamos ao último episódio desta série no nosso Podcast  jornalístico Cristo 's, como 
eu! Eu sou Felipe Arguelho — jornalista em formação,um homem negro retinto, de 21 anos, 
apaixonado por Cristo​
​
(sobe trilha sonora) 

[OFF]​
A escolha de seguir a Cristo não acontece no vácuo. Ela está inserida em um contexto social, cultural e 
emocional. 

Para muitos, Cristo representa mais do que uma figura histórica: é um guia, um amparo e um caminho 
de vida. Mas essa escolha é atravessada por questões raciais e identitárias e isso também se reflete na 
vivência religiosa. Afinal, um Cristo branco pode dialogar com a realidade de um jovem negro na 
periferia? 

A identidade cristã pode ser uma forma de resistência, mas também de alienação. Segundo o pastor 
batista Henrique Vieira, sociólogo, historiador e teólogo, no  livro “Jesus Negro, um grito antirracista 
da Bíblia” afirmar um Cristo negro não é sobre dividir, mas sim sobre resgatar uma verdade histórica 
esquecida pelo racismo estrutural. 

A imagem de Jesus como um homem branco, de pele clara, olhos claros e cabelos loiros foi 
consolidada principalmente a partir do Renascimento, entre os séculos XV e XVI, período em 
que artistas europeus — como Michelangelo, Leonardo da Vinci e outros mestres italianos — 
passaram a retratar figuras bíblicas com traços europeus, reforçando ideais estéticos 
eurocêntricos. Essa representação se fortaleceu ainda mais durante a expansão colonial 
europeia, quando a iconografia cristã foi usada para legitimar a dominação cultural e racial nos 
territórios colonizados. 

Essa representação não condiz com as descrições bíblicas nem com o contexto geográfico e 
étnico da Palestina do século I. No entanto, ela se tornou hegemônica com o avanço do 

53   
 



 

 
 

 
cristianismo europeu nas Américas e na África. Como aponta o teólogo James Cone, na obra A 
Teologia Negra da Libertação, a branquitude de Jesus foi usada historicamente para justificar o 
racismo e a opressão, tornando o Cristo branco símbolo da dominação e não da libertação. 

O que significa, então, escolher Cristo? Até que ponto essa escolha é individual e até que ponto ela é 
influenciada por estruturas maiores? 

A caminhada de fé de jovens negros é atravessada por desafios que vão além do espiritual. Racismo, 
exclusão social e a busca por sentido são marcas dessa jornada. Pedro Simões de 21 anos, jovem negro 
e cristão, estudante de Direito, compartilha como sua escolha por Cristo foi também uma forma de 
reafirmar sua identidade e encontrar propósito em meio às dores e invisibilidades impostas pela 
sociedade. 

[TRECHO DA ENTREVISTA - PEDRO] 

​
Acima de tudo, o amor. O amor condicional. O amor sem fronteiras, o amor sem 
barreiras, aquele que me ama de qualquer forma. Se eu tô errado, se eu tô certo, se 
eu pequei, se eu não pequei. Esse amor que eu não vejo neste mundo, mas eu vejo 
nele. Isso foi o que fez eu querer ficar com Cristo e entender que o sacrifício dele foi 
suficiente pra mim. Cara, quem que daria a sua vida por mim? Sabe? Pra mim é algo 
muito impactante. É muito estranho você falar de Cristo e você não remeter à 
crucificação. Cristo não foi só um homem. Cristo foi um homem extraordinário, o 
homem mais inteligente da face dessa Terra. Um homem que não existe aqui na 
Terra. Pode ser a pessoa mais bondosa que for, que tem um coração puro, que ajuda 
as pessoas, que faz de tudo pelas pessoas, mas ela não vai ser como Cristo foi. Eu 
acredito. Eu não sou como Cristo foi. Eu tento ser. Eu tento alimentar as 
características que Ele colocou em mim pra que eu me torne mais parecido, mas ser 
Ele eu não vou ser. Não vou ser, porque se um dia uma pessoa atingir, eu acho que o 
grau de Cristo, como Cristo foi, nem na Terra ela vai mais estar. Eu acho. Porque é 
muito complexo. É muito complexo mesmo. Eu acho que Cristo, a maior 
representatividade dele com as pessoas foi o amor. A pregação, a forma como ele 
levava o evangelho. Tanto que ele vem sendo um homem muito à frente do templo 
dele, destruindo todas as barreiras, destruindo as religiosidades que eram impostas 
pelos grandes religiosos, que foram os mesmos que crucificaram. Então esse é o 
Cristo que eu sigo. Porque ele já me mostrou que a religiosidade não faz parte dele. 
Que a intolerância religiosa não faz parte dele. Que esse não é o reino dele. Esse é o 
Cristo que eu tenho como verdade.​
 

A nossa igreja atualmente recebe todo tipo de pessoas. E esse todo tipo de pessoas, 
por que elas vêm? Porque elas encontram e veem o Cristo que eu estou falando. Não 
é mais aquele Cristo punitivo. Não é aquele Cristo que vai te mandar pro inferno se 
você não cumprir os mandamentos. Não é aquele evangelho que você sente medo e 
você segue Deus por medo. Por medo de ir pro inferno, não. Você segue Deus por 
você amar Ele acima de tudo. Você segue Deus porque você se identifica com as 
características dEle e entende que aquele amor lá, ele é muito além. Ele é muito 
além do que as pessoas falam, do que o meu próprio pastor prega todo domingo, do 
que eu próprio canto todo domingo. É muito além. É muito além mesmo. Então 
quando você vira essa chave, você entende isso. E a questão de representatividade, 

54   
 



 

 
 

 
[OFF] 

Durante o período da escravidão, muitos africanos escravizados foram forçados a se converter 
ao cristianismo. No entanto, houve resistência à fé europeia, mas uma ressignificação. No 
Brasil, por exemplo, movimentos como o catolicismo popular e, mais recentemente, o 
pentecostalismo nas periferias urbanas, foram espaços em que pessoas negras reinterpretam a fé 
a partir de suas próprias vivências. O sociólogo Reginaldo Prandi na obra Herdeiros da fé: os 
evangélicos no Brasil.destaca que “os negros não apenas aceitaram o cristianismo, mas também 
o moldaram conforme suas culturas, afetos e resistências”.Essa visão de Cristo como amor 
absoluto aparece de forma recorrente.​
 Para Rafaela Teodoro, de 25 anos, mulher negra e estudante de jornalismo, a identificação com 
Jesus passa por esse acolhimento radical — por um amor que não julga, que aceita, que 
transforma. 

[TRECHO DA ENTREVISTA - RAFAELA] 09:49-12:26/2:37 
 

Olha, o que me fez escolher Cristo foi... É engraçado que isso até entrar nessa 
questão que muitos têm falado, né? Ah, é porque o cristianismo não é pra negro, não 
é pra isso, não é pra aquilo. Pra mim, o que me fez escolher Cristo um dos principais 
motivos foi sentir-me aceita, sentir esse acolhimento de verdade. Porque toda a minha 
vida eu já tive muitas fases complicadas na minha vida, né? Alguns períodos 
depressivos, alguns períodos de ansiedade. Em todos esses períodos, o único que eu 
sentia mesmo que realmente me entendia em todo esse tempo era Deus, era Cristo, e 
o amor de Cristo, quando eu olhava para o amor de Cristo, principalmente nas 
piores épocas da minha vida, eu olhava assim e falava, meu Deus, é aqui que eu 
tenho uma felicidade, onde eu não consigo nesse mundo. E eu sempre questionei 
tudo, muito, né? Muito, muito, muito mesmo. E quanto mais eu questionava, mais eu 
via que todas as respostas que eu precisava estavam na Bíblia. E eu via, assim, que se 
algum dia eu descobrisse que o cristianismo não estava certo, aquilo que eu vi ali na 
Bíblia, no mínimo, seria algo muito útil pra mim, seria muito bom. E no mínimo, seria 
algo que me faria ter paz, me faria melhor como ser humano, me faria me sentir bem. 
Então, eu comecei a me aprofundar cada vez mais naquilo que eu lia, naquilo que eu 
via, e quanto mais eu lia, mais eu me sentia amada, era algo que eu precisava muito, 
mais eu me sentia Mas eu compreendia que toda a maldade que a gente vê, o caos 
que a gente vê no mundo muitas das vezes, por muitas das vezes é causado por nós 
mesmos, por causa de consequências, de coisas que a gente decide, nem tudo, é óbvio 
que tem coisas que não é nossa culpa exatamente, a culpa... de coisas que fogem do 
nosso controle, mas eu vejo que nós, como seres humanos, poderíamos ser melhores, 
as coisas poderiam ser melhores se a gente seguisse princípios. E esses princípios 
bíblicos, eles nos fazem alguém melhor. Mas assim, eu poderia dizer que o que me 
levou a escolher o Evangelho seria a aceitação, o amor, É esse constrangimento que 
eu sentia quando eu olhava tudo ali, que eu falava, meu Deus, olha exemplo de Cristo 
e olha as minhas atitudes. E também essa questão de se tornar alguém melhor a 
partir de princípios. Seria isso. 

[OFF] 

O sentimento de pertencimento que muitos jovens negros relatam ao escolher Cristo se 
relaciona com a experiência histórica de exclusão e marginalização. A igreja, em muitos casos, 
é o primeiro espaço onde esses jovens são ouvidos, valorizados e acolhidos. Segundo a pesquisa 

55   
 



 

 
 

 
Juventudes e Religiosidades da Pontifícia Universidade Católica de São Paulo em  2020, cerca 
de 42% dos jovens evangélicos nas periferias dizem que a fé foi determinante para escapar da 
depressão ou do envolvimento com o crime. O Cristo que eles seguem é menos o da cruz 
dourada no altar e mais o da periferia, das ruas, do consolo no meio da dor. Escolher Cristo, 
para alguns, é reencontrar a própria dignidade.​
 

Para  Ana Carolina inacio de 22 anos, vendedora de Automóveis e ministra de louvor na 
Assembleia de Deus Missões em Campo Grande, seguir a Cristo é reencontrar a esperança em 
meio ao caos do cotidiano 

 

[TRECHO DA ENTREVISTA - CAROL] 

 Bom, a minha fé influencia as minhas decisões diretamente porque eu acredito na 
influência do Espírito Santo sobre a minha vida. A partir do momento que eu 
entendo que se eu tenho que tomar uma decisão, e eu não colocar o Espírito Santo 
na frente. Eu posso estar decidindo a coisa errada e isso pode causar sérios danos 
na minha vida. Então quando a gente coloca o Espírito Santo na frente, seja uma 
decisão profissional seja uma decisão espiritual também emocional. Eu entendo que 
agora é ele que vai seguir ele que vai guiar e é ele que vai tomar conta. E a chance 
disso aí dar muito certo é gigantesca, porque aquilo que Deus coloca na nossa vida 
sempre vai ser melhor do que as nossas decisões. Então a minha fé influencia 
sempre diretamente naquilo que eu decido e forma quem eu sou, porque através da 
minha fé eu acredito sempre que algo vai ser melhor. Quando algo de ruim 
acontece, eu acredito que vai melhorar. Eu acredito que, o que fala numa passagem 
também da Bíblia, que o choro ele vai durar uma noite, mas a alegria vai vir pelo 
amanhã. Então, é por isso que a minha fé tem me formado também desde sempre, 
desde muito nova. Bom, eu sinto que a mensagem de Jesus influencia diretamente na 
minha realidade atual porque assim como diz lá em Eclesiastes 3 que para todas as 
coisas há um tempo há tempo de nascer há tempo de morrer. Eu sempre coloco na 
minha vida que mesmo que as coisas não estejam bem hoje mesmo que não esteja 
dando certo mesmo que eu não esteja vendo alguma saída. Eu continuo crendo que 
sempre haverá um escape, que sempre haverá um renovo e que Deus sempre trará 
respostas e soluções para as nossas vidas. Hoje a minha realidade por exemplo que 
eu citei para você que eu trabalho como vendedora e para quem conhece o 
vendedor ele tem uma dificuldade todo mês ele tem que garantir o emprego dele de 
novo. Então nós temos metas a cumprir, muitas das vezes 10, 8, 9 carros e chegar no 
primeiro dia do mês e você olhar e falar eu tenho zero carros e chegar no dia 15 eu 
tenho zero carros. E aí eu tenho que continuar acreditando e colocando Deus na 
minha realidade. Por quê? Porque eu acredito que mesmo que eu esteja com zero 
carro no dia 15, no dia 16 eu posso amanhecer e chegar cliente do nada falando 
que quer comprar um carro e comprar 4, 5 carros assim como já aconteceu. de 
chegar no dia 20 e eu não ter um carro ainda na minha meta e do nada eu chegar a 
quase bater ali a meta. 

[OFF] 

56   
 



 

 
 

 
A chamada teologia da prosperidade, muito difundida no meio evangélico, associa a fé à 
conquista de bens materiais. No entanto, ela tem sido cada vez mais questionada por 
movimentos cristãos negros e periféricos, que veem nisso uma distorção da mensagem de Jesus. 
O pastor Henrique Vieira, por exemplo, afirma em seu livro Jesus Negro que "Cristo não 
morreu para que tivéssemos um carro do ano, mas para que fôssemos livres". Para esses 
cristãos, o evangelho não é um contrato de bênçãos, mas uma convocação à justiça, à 
solidariedade e ao amor radical. A identidade cristã, então, se constrói também no cotidiano, 
nas decisões profissionais, no enfrentamento dos desafios sociais. Mas e a representatividade? 
Um Cristo sem rosto pode acolher todas as vozes? 

Para o psicanalista Jairo Carioca, antes de tudo, é importante diferenciar as formas como 
católicos e evangélicos lidam com a representação religiosa. Os evangélicos, por exemplo, não 
trabalham com imagens; seu foco está no simbólico, na força da palavra, na performance 
retórica dos pregadores. Já a Igreja Católica tem uma tradição imagética muito forte, com 
santos, imagens e símbolos visuais presentes em todo o país. 

E isso impacta diretamente a maneira como o jovem evangélico se vê e como se constrói a 
identidade cristã no contexto contemporâneo — um contexto que, muitas vezes, distorce ou 
distancia do discurso original de amor pregado por Jesus. 

[TRECHO DA ENTREVISTA - JAIRO 56:35 -01:00:07  
​
Isso não tem nós evangélicos porque os evangélicos não trabalham com imagem. Aí 
é na Igreja Católica. A Igreja Católica tem uma representação imagética muito 
forte. Na representação imagética da Igreja Católica, você tem lá, sim, a imagem 
branca. Mas olha só, qual é o maior movimento religioso da Igreja Católica no 
Brasil? O maior movimento é aquele que reúne a maior quantidade de pessoas. 
Qual é a data do calendário brasileiro que reúne a maior data de fiéis no mesmo 
lugar pra comemorar aquele dia? Qual é? É a Nossa Senhora da Aparecida. E ela é 
o quê? Ela é uma Santa Preta. Por que será? Tem alguma coisa que tá sendo dita 
aqui que a gente não tá ouvindo. A maior reunião de católicos no Brasil se dá no 
dia 12 de outubro, que é o dia da Nossa Senhora Aparecida, que é uma mulher 
preta. A imagem dela é de uma mulher preta. Sabe? A gente não pode comprar esse 
discurso que a mídia tá dizendo, ó, como é que o jovem constrói. Vê que eu acabei 
de escrever um artigo, eu vou passar pra você ler, onde eu tô falando sobre a 
questão do feminicídio, a questão das violências das mulheres e a importância da 
construção feminina no imagético mariano. Porque é uma mulher preta. E por que 
será que essa santa, que não é instituída pela igreja, porque Maria não foi instituída 
pela igreja, Maria foi instituída pelo povo. Não é a igreja que colocou ela no altar, 
quem colocou foi o povo. E a igreja só reconheceu a autoridade do povo. Porque o 
povo a elegeu. Foi o povo que a elegeu. Se for fazer uma pesquisa entre os católicos, 
90% é devoto de Maria. que é uma mulher negra, volto a repetir, que no Brasil é 
uma mulher negra, que lá no México é na cidade de Guadalupe, que é uma mulher 
também com as feições dos povos originários e por aí vai. Em cada povo desse, que 
eu estou trabalhando no meu artigo, eu estou mostrando que há ali um ideal, um 
inconsciente coletivo que apresenta o imaginário negro. O imaginário no 
catolicismo é muito forte. Já na igreja evangélica não se trabalha com imagética, 
trabalha com simbólico. Na igreja evangélica, o que é forte não é a imagem, é o 
símbolo. A gente procura seguir quem fala bonito. Tem que ter a melhor retórica. É 

57   
 



 

 
 

 
o simbólico que é muito forte. Caramba, esse pregador prega muito. Então é 
simbólico que na igreja evangélica seja forte. Entendeu? E aí se busca construir, a 
partir de uma identidade cristã, esse simbólico. Olha, como é que eu construo essa 
imagem desse jovem dentro da igreja evangélica? Olha, eu tenho que trazer 
evangelho, eu tenho que trazer Jesus, eu tenho que trazer as palavras do Cristo, eu 
tenho que reconstruir esse simbólico do Cristo que está desconstruindo a igreja 
evangélica, porque a igreja evangélica hoje virou cenário de guerra. É um culto de 
fogo, é batalha, é isso, é aquilo. E isso não estava no discurso de Jesus. O discurso 
de Jesus é o discurso de amor. Então, como é que se constrói essa identidade? Como 
é que se faz tudo isso? Olha, a gente vai ter que construir uma outra coisa. Não esse 
evangelho que está aí, não é isso que está aí. Que a igreja contribui para uma 
desconstrução? 

[OFF] 

Nas igrejas evangélicas, o símbolo fala mais alto que a imagem. Mas qual símbolo tem sido repetido? 
Um Cristo punitivo, bélico, intolerante? Ou um Cristo que compartilha o pão e acolhe os diferentes 

[TRECHO DA ENTREVISTA - JAIRO] 
 O evangelho é uma filosofia de vida, é um modo de existir, é um modo de ser. 
Entende? O evangelho de Jesus se resume a uma única frase. Não faça o outro 
aquilo que você não gostaria que fizesse com você. Está lá no livro de Marcos. É a 
ética do evangelho, é a ética do bem. É a ética de só fazer aquilo e da mesma 
proporção que você gostaria que fizessem com você. Essa é a ética do evangelho. E 
qual é a ética do evangelho? Tem duas capas? Então, dá outra pro seu irmão que não 
tem nenhuma. O evangelho não pede que você se despoje do que você não tem. O 
evangelho diz que você tem duas. Então, se você tem duas, você não vai ficar nu, se 
der a outra pro seu irmão. O evangelho é o evangelho do quê? Do pão multiplicado, 
porque o pão é dividido. Isso é evangelho. Então, assim, na minha perspectiva, o 
evangelho é uma ética de vida. Agora, é preciso entender aquilo que a gente chamou 
de evangelho, o que é doutrina, o que é igreja, o que é segmento. Isso não, isso é um 
atraso de vida. Então, o evangelho me permite abraçar corpos LGBTs e chamar de 
meus irmãos. O evangelho me permite ser amigo de mulheres e homens trans. O 
evangelho me permite transitar em espaços os mais diversos, porque o Cristo que eu 
sigo é o Cristo das margens. O Cristo que eu sigo não estava almoçando com os 
fariseus, amigo. Estava almoçando lá em Betânia, um leprosário, na casa de Marta 
Maria. É isso. 

[OFF] 

Historicamente, Jesus viveu como um homem pobre, em um território ocupado pelo Império 
Romano. Era um judeu marginalizado, que andava com prostitutas, pescadores e cobradores de 
impostos. Na lógica do poder, ele não era ninguém. No entanto, é exatamente desse lugar que 
ele fala: das margens. Para muitos jovens negros cristãos, especialmente os que vivem nas 
periferias, essa identificação com o Cristo marginalizado é profunda. Como diz o teólogo 
Ronilso Pacheco na obra Teologia Negra: o sopro antirracista do Espírito, “a cruz de Jesus não é 
o símbolo da submissão, mas da insubordinação aos sistemas de morte” 

Mas se a imagem de um Cristo branco e europeu afastou muitos, por outro lado, a experiência 
pessoal e comunitária com Deus tem sido um ponto de virada para muitas pessoas negras. 

58   
 



 

 
 

 
Especialmente nas periferias, a fé pode ser lugar de recomeço, cura e resistência. Renata Alves, 
mulher negra e evangélica,vendedora de 20 anos, fala sobre como escolher Cristo também é 
uma escolha por dignidade, pertencimento e reconstrução da autoestima.. 

 

[TRECHO DA ENTREVISTA - RENATA] 

Assim como todos os cristãos, a gente busca se basear nas nossas escolhas, 
na nossa vivência, conforme aquilo que a Bíblia diz. Nem sempre agimos da 
forma correta, mas estamos sempre buscando por isso. E comigo não é 
diferente. Então, a minha fé, a Bíblia em si, direciona as minhas escolhas, os 
meus pensamentos, as minhas ideologias. Eu tento pautar tudo na Bíblia. 
Seguir o que a Bíblia fala, o que ela me direciona. Abrir mão do que ela 
rejeita e abomina. E assim, seguindo na caminhada. Cristo, ele é atemporal. 
E ele me ensina a lidar com desafios, a perdoar, a ter esperança, a lidar com 
perdas, a renunciar. Então em todas as áreas da minha vida eu consigo ver 
que a palavra dele... os ensinamentos... e a presença dele é real e 
sustentadora. E isso me motiva todos os dias... e isso me empurra quando 
tem que me empurrar... puxa a orelha quando tem que ser puxada... é algo 
vivo... literalmente. Então isso direciona a minha caminhada diária. A 
representatividade vem do acolhimento, da possibilidade de contribuir com 
os dons e talentos que Deus me deu. E eu vejo na igreja um ambiente que 
valoriza essa diversidade dentro dos princípios cristãos. 

[OFF] 

O debate sobre a identidade de Jesus e a forma como ela foi moldada ao longo da história não é apenas 
uma questão de fé, mas também de poder. Quem representou Jesus ao longo do tempo? E com quais 
interesses? Magali Cunha,doutora em Ciências da Comunicação pela Universidade de São Paulo e 
pesquisadora do Instituto de Estudos da Religião, que estuda mídia, religião e política, nos ajuda a 
entender como a branquitude de Cristo se tornou um projeto ideológico e como isso afeta a forma 
como pessoas negras se reconhecem — ou não — nesse Jesus que lhes foi apresentado. 

[TRECHO DA ENTREVISTA - MAGALI] 
A identidade cristã inclusiva e dialógica é, de fato, um princípio que pode ser 
observado na tradição cristã, de ter a inclusão e o diálogo como valores muito 
importantes, em especial nos processos de comunicação. Então, a comunicação 
digital pode, sim, promover uma identidade cristã mais inclusiva, mais dialógica, 
com alcance mais intenso dos jovens, nos formatos em que as vozes, as diferentes 
vozes, dos diferentes grupos que estão presentes no mundo cristão, possam ser 
ouvidos. As diferentes perspectivas, que um mosaico de experiências possa ser 
apresentado, que as ideias possam ser amplamente debatidas, que não haja repressão 
a este ou aquele tema, que não haja lixamento digital de personagens que são lidas e 
interpretadas como inimigas porque elas pensam diferente. Então, é importante que, 
para que haja essa contribuição na construção de identidade, mas inclusive dialógica, 
que se torne possível a compreensão do valor das diferenças, do valor da diversidade 

 

59   
 



 

 
 

 
[OFF] 

Escolher Cristo é, para muitos, um gesto de salvação. Para outros, um reencontro com a própria 
humanidade. Mas, acima de tudo, é uma caminhada — feita de amor, de dor, de fé e de esperança. 
Como lembra a pesquisadora Magali Cunha, a identidade cristã pode e deve ser inclusiva e dialógica, 
abraçando as diferenças, acolhendo vozes diversas e promovendo espaços em que ninguém precise ser 
silenciado por pensar diferente. Seguir os passos de Cristo é também aprender a ouvir, acolher e 
caminhar junto, reconhecendo no outro a imagem de Deus. E, mesmo que nunca sejamos exatamente 
como Ele, ao escolher Cristo, estamos nos aproximando do amor absoluto e da humanidade plena que 
Ele representa. 

Você acabou de ouvir o terceiro e último episódio desta série do podcast Cristo 's, como eu. 
Produzido por mim Felipe Arguelho — jornalista em formação, homem negro retinto, de 21 anos para 
coclusão do curso de jornalismo na Universidade Federal de Mato Grosso do Sul, sob a orientação do 
professor Marcos Paula da Silva. 

Se essa conversa falou com você, compartilhe. E lembre-se: existe um Cristo que caminha com você 
— e Ele também pode se parecer com você.  

bênção apostólica 

Pai 

 

Piloto: 

https://open.spotify.com/episode/5DlWQX6a90crG9yr1uDiqm?si=IUk2VETbSUGeIO9J

f96QzA 

Ep 01: 

https://open.spotify.com/episode/2YgaHzEFRZeSQUTZz5QH3b?si=r2NW7UHASbijJe

XcMzOKEw 

Ep 02: 

https://open.spotify.com/episode/5Y2FyraESmNSwa7w0Fq37L?si=eZwhOKpNSSWghE

snQNvg8Q 

Ep: 03 

ttps://open.spotify.com/episode/6zTus82D1FEgxpta4DsVf6?si=GDRF7E51QOmlldZP-q

bWQg 

60   
 

https://open.spotify.com/episode/5DlWQX6a90crG9yr1uDiqm?si=IUk2VETbSUGeIO9Jf96QzA
https://open.spotify.com/episode/5DlWQX6a90crG9yr1uDiqm?si=IUk2VETbSUGeIO9Jf96QzA
https://open.spotify.com/episode/2YgaHzEFRZeSQUTZz5QH3b?si=r2NW7UHASbijJeXcMzOKEw
https://open.spotify.com/episode/2YgaHzEFRZeSQUTZz5QH3b?si=r2NW7UHASbijJeXcMzOKEw
https://open.spotify.com/episode/5Y2FyraESmNSwa7w0Fq37L?si=eZwhOKpNSSWghEsnQNvg8Q
https://open.spotify.com/episode/5Y2FyraESmNSwa7w0Fq37L?si=eZwhOKpNSSWghEsnQNvg8Q
https://open.spotify.com/episode/6zTus82D1FEgxpta4DsVf6?si=GDRF7E51QOmlldZP-qbWQg
https://open.spotify.com/episode/6zTus82D1FEgxpta4DsVf6?si=GDRF7E51QOmlldZP-qbWQg

	UNIVERSIDADE FEDERAL DE MATO GROSSO DO SUL 
	CRISTOS, COMO EU! 

	​​ 
	​​ 
	​​ 
	Campo Grande 
	NOVEMBRO/2025 
	​​ 
	 
	CRISTOS, COMO EU! 

	​​ 
	SUMÁRIO 
	​​ 

	INTRODUÇÃO 
	 
	1- ATIVIDADES DESENVOLVIDAS 
	  1.1 Execução:  
	1.2 Dificuldades Encontradas  
	1.3 Objetivos Alcançados 
	2.  SUPORTES TEÓRICOS ADOTADOS: 
	2.1 Religião mais negra do Brasil  
	2.2 Desconstrução da Figura de Jesus na Perspectiva Antirracista 
	2.3. Construção da identidade negra 
	 
	2.4 Formato 
	2.4.2 Podcast como formato jornalístico 
	CONSIDERAÇÕES FINAIS  
	REFERÊNCIAS 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	Episódio 1 - Quem é Cristo? 
	 
	 
	Episódio 2 - Cristianismo e o Negro: A Relação Histórica 
	  

	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	Episódio 3 - Por que escolher Cristo? 


